
MALTRAITANCES ET  
HAINE PARENTALE,  
SOIGNER L’ENFANT  

DANS LE PARENT

 
David Puaud

L’amour parental fonde les relations parents-enfant. 
Un attachement se tisse à partir de l’attention et de la 
préoccupation du parent à l’égard de l’enfant. Mais, parfois, 
la réalité psychique est plus complexe, et des violences 
intrafamiliales sont le produit de la haine.

L’enfant est alors maltraité non pour qui il est, mais pour ce 
qu’il représente : la haine du parent pour lui-même, pour 
l’enfant qu’il a été. Car prendre soin d’un enfant quand on 
a été soi-même blessé ou maltraité en tant qu’enfant est 
un défi.

L’auteur analyse la dimension transgénérationnelle à l’œuvre 
au travers des différents types de maltraitances. Ce texte 
outille les professionnels afin de comprendre l’empreinte et 
l’emprise de la haine. Tenant compte de cette dimension, il 
nous invite à mettre en place des stratégies de protection 
des enfants et de soin des parents. Car ces deux voies 
sont indissociables pour faire évoluer les liens familiaux 
maltraitants.

M
AL

TR
AI

TA
NC

ES
 E

T 
HA

IN
E 

PA
RE

NT
AL

E,
 S

OI
GN

ER
 L

’E
NF

AN
T 

DA
NS

 L
E 

PA
RE

NT
JE

AN
 L

UC
 V

IA
UX

ya
p

ak
a.

b
e

Jean Luc Viaux est docteur en psychologie, professeur des 
Universités honoraire et président de la fondation Les Nids 
(protection de l’enfance). Il a publié de nombreux articles sur 
l’audition de l’enfant, l’examen des enfants victimes et les 
maltraitances. Depuis L’enfant et le couple en crise, 2002, qui 
montre les enjeux des séparations parentales, il a consacré 
ses livres aux violences faites aux enfants : L’amour infanticide,  
2014 ; La haine de l’enfant, 2020 ; Les Incestes, clinique d’un 
crime contre l’humanisation, 2022.

T
E

M
P

S
 D

’A
R

R
Ê

T
L

E
C

T
U

R
E

S

15
8

Livre 
téléchargeable 
gratuitement

Coordination de la prévention  
de la maltraitance

Secrétariat général
Fédération Wallonie-Bruxelles  

de Belgique
Bd Léopold II, 44 – 1080 Bruxelles 

yapaka@yapaka.be

Jean Luc Viaux



Maltraitances  
et haine parentale,  

soigner l’enfant  
dans le parent     

Jean Luc Viaux



Temps d’Arrêt / Lectures 

Une collection de textes courts destinés aux 
professionnels en lien direct avec les familles. 
Une invitation à marquer une pause dans la 
course du quotidien, à partager des lectures en 
équipe, à prolonger la réflexion par d’autres textes.  
– 6 parutions par an.

Directrice de collection   Claire-Anne Sevrin assistée de Diane 
Huppert ainsi que de Meggy Allo, Laurane Beaudelot, Philippe 
Dufromont, Sylvie Guérard et Audrey Heine. 

Le programme yapaka
Fruit de la collaboration entre plusieurs administrations de la 
Communauté française de Belgique (Administration générale de 
l’Enseignement, Administration générale de l’Aide à la Jeunesse, 
Administration générale des Maisons de Justice, Administration 
générale du Sport, Administration générale de la Culture et ONE), 
la collection « Temps d’Arrêt / Lectures  » est un élément du pro-
gramme de prévention de la maltraitance yapaka.be

Comité de projets   Mathieu Blairon, Louise Cordemans, Anne-
Charlotte De Vriendt, Emilie Helman, Cécile Hiernaux, Françoise 
Hoornaert, Charlotte Juwe, Claire Meersseman, Farah Merzguioui, 
Eleanor Miller, Danièle Peto, Géraldine Poncelet, Marie Remy, 
Nathalie Van Cauwenberghe, Françoise Verheyen.

Comité directeur  Annie Devos, Fabrice Aerts-Bancken, Jeanne 
Brunfaut, Valérie Devis, Déborah Dewulf, Charlotte Juwe, Yves 
Polomé, Claire-Anne Sevrin

Suivez l’actualité de Yapaka sur les réseaux sociaux 

    
Une initiative de la Fédération Wallonie-Bruxelles de Belgique.

Éditrice responsable  Annie Devos – Fédération Wallonie-Bruxelles  
de Belgique – 44, boulevard Léopold II – 1080 Bruxelles.  

Février 2026

Sommaire

Préambule  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 5

Naissance de la haine parentale .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 9

La haine contre l’attachement, l’attachement  
contre la haine .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 15

La clinique de la maltraitance est une clinique  
de la haine .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 23

Penser la haine pour panser les traumas . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 41

Conclusion .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 49

Bibliographie .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 53



– 5 –

Préambule

Ce petit livre n’est ni un traité de morale ni une analyse 
historico-anthropologique des liens familiaux, mais un 
ouvrage d’un psychologue qui a beaucoup observé 
les relations parents-enfants, écouté des enfants vic-
times dans leur famille et des parents en conflit entre 
eux ou avec la société à propos de leurs enfants. 
Notre propos est d’éclairer sur cette présence de la 
haine dans le lien et comment elle justifie ce besoin 
fondamental d’attachement nécessaire à tout humain 
pour s’humaniser, en créant des interrelations soudées 
par les affects positifs que l’on nomme assez souvent 
l’amour. Très peu de littérature clinique a été consacrée 
à ce sujet. 

Une des raisons de cette absence pourrait être la 
résistance de l’ensemble de la société à voir la haine 
comme raison primaire pour une éducation malsaine. 
Les mauvais traitements commis par un parent sont 
souvent imputés à ce que fut sa propre enfance et/
ou à des addictions ou une maladie mentale. Il est 
évidemment plus difficile pour les intervenants de qua-
lifier ces parents de « parents haineux  » et d’aller en 
chercher des causes moins évidentes. C’est donc un 
thème complexe à aborder, car penser qu’une mère, 
qui a porté un enfant, sans que cette grossesse lui ait 
été imposée, puisse avoir de la haine pour lui, heurte le 
sens commun et notre humanité autant que la morale 
sociale.

Longtemps, dans toutes les cultures, l’enfant n’a pas 
été une valeur, parce que son existence était incertaine. 

Ce n’est que dans une époque très récente, à partir du 
XIXe siècle en Europe, que l’enfant acquiert peu à peu 
le statut de sujet et objet d’amour. L’infanticide a été 
pratiqué sans culpabilité comme une coutume dans 
bien des cultures, soit pour se débarrasser d’enfants 
atteints de handicaps à la naissance, soit par idéologie 



– 6 –

religieuse, ou simplement comme un moyen de limiter 
le nombre des naissances. La signature quasi unanime 
des États de l’ONU pour la Convention internationale 
des droits de l’enfant et toutes les aides médicales 
(ou non médicales) à la procréation montrent que les 
enfants sont devenus précieux, héroïsés, et une abon-
dante littérature pédagogique ainsi que de multiples 
institutions d’aide à la parentalité en témoignent. 

Nous sommes scandalisés par les pays où des enfants 
travaillent comme des esclaves, tétanisés d’horreur 
par les infanticides, comme par l’industrie pédoporno-
graphique et la façon dont elle amène des parents de 
pays pauvres à monnayer leurs enfants, même bébés, 
pour des sévices sexuels. Nous découvrons aussi 
avec stupeur combien de parents sont restés sourds 
aux révélations d’enfants victimes d’un membre de 
leur famille. 

Il faut donc abandonner nos certitudes que l’enfant 
soit « sacré » et que l’amour parental soit non seule-
ment inconditionnel, mais aussi un mouvement affectif 
inaltérable. La réalité est que chacun de nous a appris 
à ses dépens la lutte pour échapper à la haine, mas-
quée sous les dehors d’un «  amour parental  » qui 
répond souvent au devoir, à des idéaux, et tout sim-
plement à la nécessité de produire des enfants pour la 
survie économique. 

De nos jours, certains pays qui voient leur natalité 
s’effondrer encouragent par différents appâts écono-
miques à procréer. On a connu le fantasme de fabriquer 
une «  race pure  » se transformer en réalité concrète 
d’assemblage (quel autre mot employer  ?) dans des 
usines à bébé, tout comme on voit la puissante réac-
tion anti-IVG et anticontraception contraindre nombre 
de femmes à avoir des enfants non désirés. Ces 
considérations économiques ou idéologiques, assez 
diverses, voire opposées dans leurs arguments, pro-
duisent le même effet  : l’enfant est marchandisé, par 
intérêt, soumission ou peur, il est un «  produit  » et 
non un sujet, et il subira de plein fouet la haine de 

ce «  projet  » économico-idéologique qui a poussé 
à son engendrement. Or c’est avec un sujet que se 
nouent des relations d’attachement et d’amour, en 
combattant la haine primitive : la tâche des parents qui 
veulent devenir des parents aimants et humanisants 
est donc rude, puisqu’il leur faut à la fois se détacher 
de ces contextes sociaux et combattre ce qui est 
resté en eux du dépassement de la haine durant leur 
propre enfance.



– 9 –

Naissance  
de la haine parentale

« L’objet de l’amour primitif souffre d’être aimé, sans 
parler du fait qu’il est haï. » Cette phrase de Winnicott 
(1947) est fondamentale pour comprendre ce que nous 
entendons par « haine parentale », celle que nous ren-
controns en naissant, car l’humanisation des relations 
entre parents et enfants ne va pas de soi  : l’amour 
parental pour les enfants est un construit. Mais ce lien 
est fragile, et la haine primitive peut ressurgir dans les 
relations familiales dès lors que des événements de vie 
viennent lever le couvercle de cette violence, et attisent 
la vengeance.

«  La vengeance psychique est partout, souvent invi-
sible, ne cédant jamais sur ses exigences  », écrit 
G.  Bonnet (2015)  : le désir perdu et l’amour déçu 
réveillent le désir de vengeance et son soubassement 
primitif, la haine. Celle-ci reste cachée la plupart du 
temps dans le tréfonds de la vie psychique et n’appa-
raît jamais comme telle. Elle est habillée, concernant 
la relation parents-enfant, des atours d’un modèle 
éducatif, mais elle est le ressort inconscient des explo-
sions violentes. On ne la voit s’exprimer souvent que 
dans les meurtres conjugaux et familiaux, notamment 
après des séparations, en remontant le cours de la vie 
psychique du meurtrier. 

C’est aussi la haine projetée sur l’enfant qui va engre-
ner des infanticides : « Elle ne disait rien[,] mais elle me 
regardait avec son visage dur, ses yeux durs. J’étais 
persuadée qu’elle me regardait méchamment  », dit 
lors de son procès la maman de Typhaine, 5  ans, 
morte sous les coups de ses parents1. C’est dérisoire 
comme motivation d’infanticide, mais c’est pourtant ce 
qui arrive le plus souvent : un enfant terrorise un parent 

1. 	  Cité par Paris-Match, janvier 2013.



– 10 – – 11 –

par son simple regard, par sa présence, par le simple 
fait d’exister, et[,] si ce parent est terrorisé, c’est parce 
qu’il voit sa propre haine dans ce regard. Ces tragédies 
sont trop souvent expliquées/justifiées par la maladie 
mentale, le trouble de la personnalité ou l’idéologie 
(p. ex., le masculinisme), en faisant l’impasse sur ce 
qui en a été les prémices : les violences intrafamiliales 
sont une des manifestations de l’échec d’un processus 
psychique parfaitement ordinaire.

Au commencement était la haine, ou, comme le dit 
Winnicott, «  j’émets l’hypothèse que la mère hait le 
petit enfant avant que le petit enfant ne puisse haïr la 
mère et avant qu’il puisse savoir que la mère le hait ». 
Ce que le parent voit, dans un moment de détresse, 
dans les yeux de son enfant est le reflet d’une relation 
première non dépassée, non élaborée. Autrement dit, 
la haine est une interrelation, provisoire, qui structure 
la relation primaire, et est le passage obligé et néces-
saire pour arriver à l’amour  : l’angoisse massive et 
réciproque de la destruction par la haine enclenche 
son contraire, l’humanisation, par la construction du 
lien dans l’attachement.

La dynamique de la haine est consubstantielle de la 
vie psychique à son origine, et, pour qu’elle ne pro-
voque pas la destruction, s’engage dès le début de 
la vie un conflit psychique entre violence originaire et 
survie affective, entre haine et attachement. Soit le tri-
cotage des interrelations entre l’enfant et ses parents 
va conduire à contenir, de part et d’autre, les affects 
négatifs liés à la haine, soit l’expression manifeste 
d’amour et la pratique de la parentalité vont masquer, 
plus ou moins bien, ce qu’il en reste de psychiquement 
actif, et les « violences ordinaires » des parents sur les 
enfants, ou le délaissement, feront symptôme.

Mais, me direz-vous, comment une mère qui a porté 
durant neuf mois son enfant, qui l’a donc fait devenir 
un être vivant, nourri, mis au monde, peut le haïr à la 
naissance, et pourquoi l’enfant haïrait celle et ceux 
dont il dépend entièrement pour sa survie pendant 

plusieurs années ? Parce ce que, dans le monde des 
humains, rien n’est mécanique, automatique, tout est 
interaction. Winnicott d’ailleurs propose à ses lecteurs 
d’expliciter par quelques exemples les raisons pour 
lesquelles une mère2 hait son petit enfant. Chacun de 
nous les connaît : cet enfant, il faut le porter au risque 
de sa santé (pendant la grossesse, à la naissance)  ; 
l’enfant de cette mère a peut-être une fonction de don 
pour se concilier à sa propre mère ; l’enfant n’est pas 
non plus l’enfant qui fut fantasmé dans l’enfance, dans 
ces moments où on jouait à papa-maman avec sa fra-
trie ou ses ami(e)s, etc. 

L’enfant est aussi une interférence dans la vie privée, 
la sexualité conjugale, plus ou moins heureuse, avec 
le partenaire, géniteur (ou pas) de l’enfant. En plus ce 
petit être dépendant est, surtout les premiers mois, 
une sorte de tyran  : il faut que la vie se déroule à 
son rythme et tout cela exige de sa mère un travail 
minutieux et constant. Quand il ne mange pas bien ou 
ne dort pas il fait douter les parents de leurs qualités 
parentales et oblige cependant ceux-ci à faire bonne 
figure devant autrui, pour ne pas se laisser aller à dire 
qu’il n’est ni satisfaisant ni «  gentil  », tant les autres 
considèrent qu’il est si mignon et beau et que c’est une 
chance d’avoir un tel enfant. 

Le bébé est, par sa dépendance à l’égard des adultes, 
un objet d’attention sociale, de soins et d’obligations 
(qui figurent dans des lignes et des lignes de Code 
civil). Donc le parent n’a pas le choix – ni affectif lié à 
son désir d’enfant ni sociétal lié à ses obligations – que 
de répondre à ses besoins visibles  : il a été baigné, 
changé, nourri et le voilà qui réclame encore… mais 
quoi  ? Une chansonnette  ? D’être repris dans les 
bras ? Il a chaud ou il a froid ? Il a encore faim ? Le 
parent désemparé par cette «  tyrannie  » ne sait plus 
comment dompter son ressentiment intérieur  : avoir 
2. 	 Comme tous les auteurs jusqu’à la fin du XXe siècle, Winnicott parle du 

couple mère-enfant, car la réalité est que les soins maternels sont – et 
encore aujourd’hui – assurés essentiellement par les femmes. Mais il 
faut comprendre la mère ou toute personne assurant les soins mater-
nels, ce dont rend compte l’expression anglaise de « care giver ».



– 12 – – 13 –

l’impression d’être mis en échec et mis en cause par 
son enfant avant même qu’il ne sache parler, avoir l’im-
pression de ne pouvoir par aucun moyen le satisfaire, 
cela est plus qu’un drame personnel. C’est comme 
si les cris du bébé étaient une violence suprême qui 
mettait à nu la fragilité parentale, affective et sociale, et 
décomposaient toute rationalité. Alors c’est une pen-
sée de survie qui peut surgir et s’exprimer dans une 
manifestation de violence haineuse. Le parent qui ne 
sait se contenir, terrorisé par les cris de son bébé, est 
un parent qui a vécu la même situation – qu’il s’en sou-
vienne ou pas – de non-contenance de son angoisse 
d’abandon ou de destruction.

La haine parentale ne peut se dire puisqu’elle contre-
vient à la puissante idéologie sociétale de l’amour 
parental, notamment maternel. Cependant, les pro-
fessionnels de justice ou du travail social voient tous 
les jours des enfants qui furent désirés devenir, lors 
d’une séparation parentale, l’objet de haine par retour-
nement  : un parent qui n’aime plus l’autre parent ne 
comprend pas que son enfant l’aime encore et veuille 
garder le lien. Cet amour de l’autre haï réveille la haine 
de l’enfant. Dès lors, en prétextant le protéger, il va tout 
faire pour lui faire partager cette rupture et lui inculquer 
la haine de l’autre, ce qui provoque des drames, des 
violences, voire des meurtres. On voit des enfants 
humiliés et battus parce que la propre mère du parent 
maltraitant, ou l’ancien conjoint du parent, aime cet 
enfant, et qu’il faut donc au parent, inconsciemment, 
atteindre ce rival en maltraitant l’enfant.

Bruno, 10 ans, est terrorisé à l’idée de rencontrer sa 
mère et refuse même de prononcer le mot maman  : 
son père, que sa mère a quitté en lui laissant cet 
enfant, menace devant lui de se suicider si on l’oblige 
à donner son fils à son ex-femme. Les quelques fois où 
sa mère a pu voir Bruno chez lui, son père n’a cessé 
de pleurer, montrant ainsi hystériquement le mal qu’elle 
lui fait. Ce père, quand il était enfant, a été délaissé 
par sa mère, qui l’a donné à sa propre mère. Ainsi, 

cet homme, mal-aimé de sa mère, objet de la rivalité 
de ces deux femmes, est devenu un homme-enfant, 
tyrannique avec sa femme par angoisse qu’elle l’aban-
donne, ce qui bien sûr a fini par arriver. À son enfant, 
cet homme transmet la haine des mères, de sa mère 
abandonnique. Comme, symétriquement, la mère de 
Bruno ne perçoit plus son fils que comme l’objet 
manipulé par son père, cet enfant n’a plus face à lui 
que deux parents qui, pour atteindre l’autre, en font le 
représentant-représentation de la haine.

L’un des masques de la haine parentale a été nommé 
par Alice Miller (1983) «  la pédagogie noire », c’est-à-
dire ces principes éducatifs, qui figurent dans maints 
traités, dans lesquels la relation à l’enfant est un exer-
cice du pouvoir et de l’emprise, ce qui fait que toute 
manifestation d’autonomie, ou de curiosité (sexuelle 
notamment), fait l’objet de répression. Dans bien des 
sociétés, même démocratiques, l’éducation a une fina-
lité : faire de l’enfant un adulte conforme à un modèle, 
déterminant ainsi ce qu’il doit savoir, ce qui est la 
bienséance dans les rapports sociaux, ce qui doit, dès 
le plus jeune âge, être un projet professionnel, et ne 
lui laisse du coup aucune liberté de se construire par 
lui-même.

Les manifestations concrètes de la haine, habillées 
en principes éducatifs, ont comme argument fréquent 
les réponses à « l’enfant difficile », celui qui n’apprend 
pas bien, qui n’est pas «  conforme  ». Ces principes 
sont en fait un déni, celui de la lutte – non consciente 
– entre l’amour pour l’enfant dans le respect de sa 
singularité, et le reliquat de la haine primitive pour un 
enfant qu’on a rêvé, et qui n’est pas ce rêve. Ce déni 
est partagé par la société qui héroïse l’amour parental, 
et qui se précipite pour dénoncer la « monstruosité » 
et « l’exception » des parents sadiques (ou meurtriers) 
et dénoncer la non-protection des enfants contre les 
« pervers ». Ce qui a pour fonction d’éviter de penser 
que le soubassement de tous ces comportements est 
la haine ordinaire. 



– 15 –

Bien des commentateurs bien-pensants, ou des poli-
tiques qui supposent que faire des lois empêchera 
ces drames, mais aussi bien des cliniciens et scien-
tifiques, qui vont « expliquer » cette violence par des 
processus neurologiques ou psychiatriques, sont dans 
le déni de l’essentiel. Ils se refusent à penser que les 
violences intrafamiliales ont pour soubassement une 
interaction psychique inéluctable, non transformée 
en attachement sécure, un échec de l’humanisation 
et, par retournement contre ce que fut le lien aux 
parents, la haine de Soi. Et c’est aussi un échec d’une 
conception de l’aide à la parentalité qui ne saurait se 
résumer à des crèches, des allocations, etc., et à des 
bons conseils.

La haine contre l’attachement, 
l’attachement contre la haine

Pour parvenir à l’apaisement, chacun doit faire deuil 
d’une perception idéale de la parentalité et préserver 
ce fantasme essentiel et narcissisant  : être (avoir été) 
le bébé idéal de parents idéaux. La plupart du temps, 
cela fonctionne, car le narcissisme premier (l’amour de 
Soi) de l’enfant se construit en s’étayant sur le narcis-
sisme parental renaissant («  je suis le parent idéal de 
mon bébé idéal ») : un bon bébé est celui qui permet à 
l’ego parental de se déployer. Et même le bébé malade 
ou porteur de handicap peut permettre ce retourne-
ment narcissique. Il va valoriser le parent, justement 
par le fait que celui-ci se mobilise psychiquement pour 
combattre l’image du bébé insatisfaisant  : il montre 
ainsi, à soi-même et à tous, que ce bébé est quand 
même le plus gratifiant des bébés en ce qu’il révèle au 
parent sa capacité à affronter le deuil, l’insatisfaction, 
avec gratitude et courage.

Cette capacité parentale à envelopper l’enfant 
d’amour, le plus souvent à l’œuvre, n’est pourtant que 
l’issue heureuse de la barrière mise par l’attachement 
à la pulsion de destructivité. Chacun de nous a fait, 
enfant, cet apprentissage de la relativité de l’amour 
parental. S’interrogeant sur l’amour maternel, Bergeret 
(2014) remarquait  : «  Le problème semble ne pas 
se poser en termes d’existence ou non d’un amour 
dit «  maternel  »  ; il s’agit surtout de comprendre ce 
que représente l’attitude manifeste rencontrée sous 
cette appellation. » Or, même si le parent n’en est pas 
conscient, même s’il s’en défend, ses comportements 
explicites envers l’enfant ne signifient pas forcément 
ce qu’il en est de son attachement ou de ses pulsions 
agressives  : sauf dans des cas extrêmes, la haine 
n’est pas repérée, voire elle est déniée, dans la relation 
parents-enfant. Même dans les stratégies et pratiques 



– 16 – – 17 –

de la protection des enfants contre les violences intra-
familiales, ce déni est partagé, et dommageable  : la 
clinique de la maltraitance est une clinique de la haine. 

Au commencement de la vie, il y a donc la haine, 
mais comme il y a aussi le désir d’enfant et de lien, 
les interactions mère-enfant immédiates développent 
le besoin de sécurité affective réciproque, ce que, 
plus communément, on nomme attachement. C’est 
l’attachement qui permet l’humanisation rapide des 
relations parents-enfant, permettant à l’amour parental 
de s’exprimer vraiment et de contrer la haine parentale.

D.  Winnicott (1947) a donné une première interpréta-
tion de cette dynamique  : «  il faut qu’une mère puisse 
haïr son enfant sans rien y faire. Elle ne peut exprimer 
sa haine  ». Et, en effet, non seulement la réprobation 
morale qui pèse sur le fait d’exprimer son animosité 
envers un bébé, mais l’éducation et la conscience que 
peut en avoir le parent, forment un obstacle psychique 
et le rendent capable d’être tyrannisé par l’enfant, et 
tout en ressentant de la haine, mais sans cesser d’espé-
rer et d’attendre le bénéfice de cette contenance. Assez 
rapidement, en effet, ce qui est haï en l’enfant est sub-
verti par le fait que l’enfant acquiert une sorte d’inquié-
tude de ne pas répondre aux besoins de l’adulte, ce 
qu’il constate en quelque sorte quand l’adulte cesse de 
répondre à ses propres besoins  : s’il peut se montrer 
« cruel » avec sa mère, c’est qu’il sait qu’elle seule peut 
supporter ses cris, ses besoins impérieux d’être au 
centre de sa vie. 

Mais il ressent l’angoisse d’être délaissé quand les 
réponses tardent à venir, qu’il reste à pleurer sans que 
l’adulte s’en émeuve, voire lui fait savoir, plus ou moins 
gentiment, que c’est pénible. L’adulte ne se laisse pas 
souvent aller à exprimer sa haine avec destructivité, mais, 
cependant, il ne peut masquer totalement ses mouve-
ments psychiques d’agacement, de souffrances, voire 
de rejet brutal quand il n’arrive pas à satisfaire son enfant. 
L’angoisse – réciproque – de la destructivité et l’attache-
ment viennent contrer ces motions psychiques cruelles.

La théorie de l’attachement se définit comme « une 
conceptualisation de la tendance de l’être humain 
à établir des liens affectifs forts avec d’autres per-
sonnes spécifiques  » (Bowlby,1979). La théorie de 
Bowlby a été largement démontrée par de multiples 
observations qui ont conduit à définir l’attachement 
comme lié à un «  méta-besoin  », qui enveloppe 
tous les autres, le besoin de sécurité (Démarche de 
consensus sur les besoins fondamentaux de l’enfant 
en protection de l’enfance, 2017). 

L’observation clinique a permis de montrer comment 
l’enfant développait ce besoin primaire en acquérant 
des compétences relationnelles  : l’enfant intègre 
les comportements qui lui permettent d’obtenir du 
réconfort par la proximité et le contact avec la figure 
d’attachement primaire. C’est lorsque ce système 
d’attachement est bien établi qu’une exploration plus 
large de l’environnement est possible et se déploie, 
favorisant le développement cognitif, affectif et, sur-
tout, la capacité à faire lien sécure.

Cependant, il faut bien comprendre que l’attachement 
est une interaction et que c’est donc une motion affec-
tive réciproque  : la réponse à ce besoin fondamental 
de l’enfant n’est satisfaisante que si, et seulement si, 
les soins maternels sont produits de telle façon que 
l’enfant ressente cet environnement comme sécure. 
Tout ce qui génère une émotion négative, que ce soit 
physique ou psychique, va nécessiter pour l’enfant le 
recours à une figure d’attachement pour retrouver un 
sentiment de sécurité : la fatigue, la douleur, l’anxiété, 
l’isolement, la présence d’une personne inconnue, 
l’absence de la figure d’attachement nécessitent pour 
l’enfant une « enveloppe de sécurité ». 

C’est donc du ou des adultes qui assurent les soins 
maternels que dépend cette sécurité, que l’enfant va 
intérioriser pour lutter, même en son absence, contre 
les angoisses les plus déstabilisantes, angoisses 
d’abandon et de destruction.



– 18 – – 19 –

« Au vu de l’enjeu, le déploiement plus ou moins pos-
sible des comportements d’exploration, la théorie de 
l’attachement a détaillé de manière concrète les carac-
téristiques du care giver (ou figure d’attachement du 
bébé) à travers le concept de « sensibilité parentale ». 
Le care giver « sensible » est celui qui
1. entend ou capte les signaux du bébé ;
2. les comprend ou les déchiffre ;
3. y répond adéquatement, c’est-à-dire en produisant 
un apaisement du bébé ;
4. dans des délais raisonnables, c’est-à-dire de 
manière à ce que le bébé puisse relier son « appel  » 
et la «  réponse  », lui permettant d’établir un lien de 
« cause » à « effet », nécessaire à nourrir son sentiment 
d’« intelligibilité » et de « maîtrise » de son environne-
ment » (Martin-Blanchais, 2017).

Et c’est bien là que se pose la question de la haine  : 
que se passe-t-il quand la ou les figures (théoriques) 
d’attachement ne sont pas disponibles et/ou capables 
de faire preuve de sensibilité parentale  ? À lire, en 
les inversant, les conclusions de cette conférence de 
consensus française, on peut se dire que l’indisponi-
bilité et/ou l’incapacité à remplir les quatre critères de 
la sensibilité parentale provoquent un risque : le retour 
de la haine originaire peut se produire par des compor-
tements abandonniques ou violents. Cette logique du 
lien n’a pas échappé aux cliniciens qui ont développé 
le concept d’attachement, puisque, depuis les travaux 
de Mary Ainsworth, complétés par Mary Main, quatre 
types d’attachements sont décrits.

a) Attachement sécurisant : l’enfant supporte la sépa-
ration d’avec la figure d’attachement sans anxiété et 
retrouve facilement le contact avec, dans une conti-
nuité manifeste du lien.

b) Attachement insécurisant de type anxieux/évitant  : 
l’enfant peut être séparé de sa figure d’attachement 
sans présenter de signes de détresse, mais sans 
manifester en retour d’affects positifs quand le contact 
est rétabli.

c) Attachement insécurisant de type anxieux/ambi-
valent. Ce type est un lien paradoxal  : l’enfant est en 
détresse quand il est séparé de sa figure d’attache-
ment, mais pour autant, après une séparation, l’enfant 
va résister énergiquement au contact avec cet adulte. 
En d’autres termes, il se place en quelque sorte en 
symétrie de violence.

d) Attachement insécurisant désorganisé  : l’enfant 
a une apparente stratégie confuse de lien avec les 
figures d’attachement. Il peut être très demandeur 
et en même temps très méfiant, très réticent, voire 
opposant au contact, et passer d’un état à l’autre très 
rapidement.

On remarquera dans ce résumé classique des figures 
d’attachement insécurisant que, dans les trois cas, 
l’enfant ne fait plus confiance à l’adulte care giver, voire 
s’y oppose de façon parfois violente. Interprétées à la 
lueur de ce que Winnicott nous a appris sur la haine 
primitive, elles sont des figures de la haine parentale : 
sans mentalisation du risque que cette forme d’atta-
chement reste prédominante chez ce futur adulte, 
sans réparation du lien pour qu’il devienne sécure, 
cet enfant va garder en lui plus ou moins visiblement 
la trace de cette haine parentale, au risque de la 
reproduire.

Les recherches cliniques ont suggéré que l’attache-
ment de type insécure/désorganisé, qui cause le plus 
de troubles ultérieurs chez l’enfant, a pour origine un 
« conflit » que l’enfant ne peut gérer, puisque le donneur 
de soins est à la fois une source de peur et de récon-
fort. L’expérience montre en effet les attitudes à la fois 
inadaptées dans les réponses, mais aussi l’angoisse 
de la mère (ou autre care giver), se traduisant aussi 
bien en délaissement qu’en colères, voire en violence. 
L’enfant présente alors des cassures ou absences 
de développement (physique et psychologique) qui 
attirent l’attention. Elles peuvent être rattachées très 
facilement à des distorsions dans l’attachement, et 
en général les équipes médico-sociales l’interprètent 



– 20 –

ainsi. Particulièrement, on observe facilement chez un 
enfant à l’attachement insécure/désorganisé qu’il n’est 
en sécurité ni en s’approchant de la figure parentale 
dangereuse ni en la fuyant. Il est souvent figé, pétrifié 
affectivement, ce qui se traduit en comportements de 
repli physique (reste éloigné dans un coin de la pièce, 
« en boule », avec des regards furtifs vers les adultes). 

Ses attitudes et ses jeux traduisent une peur, sans 
autre expression que ce repli et des comportements 
paradoxaux, car il peut aussi par moments « coller  » 
l’adulte sans vouloir le lâcher, au risque de provoquer 
un geste de rejet coléreux. En d’autres termes, les 
enfants non sécures ne peuvent ni vraiment s’enfuir/
éviter/repousser, ni vraiment tenter de se rapprocher 
de l’adulte, d’autant que celui-ci ne comprend pas et 
s’agace (ou pire) de ces oscillations de comportement. 

Pour autant, l’idée que ces attachements insécures 
sont liés à des traces psychiques de la haine primitive 
n’affleure jamais. Dans l’abondante littérature sur ce 
sujet, s’il y a des considérations sur les traitements 
inappropriés des enfants par les parents, le terme 
même de haine ne figure pas (selon Novak et Blondel, 
2016).

En effet, de ces considérations sur l’attachement qui 
sont étudiées, décrites et même formulées en repères 
et en recommandations tant aux professionnels qu’aux 
parents, on pourrait déduire qu’aux uns et aux autres, 
il est enseigné que l’envers de l’attachement sécure 
est la haine et ses effets, mais ce n’est pas le cas. 
Le mot même n’existe pas dans la littérature sur 
l’attachement. 

Les classifications des maladies mentales et troubles 
de la personnalité n’ont pas manqué de s’intéresser 
aux conséquences de l’attachement insécure sur 
la santé psychique, et notamment il existe, dans le 
DSM V3, un «  trouble réactionnel de l’attachement  ». 

3. 	 Le DSM V est le Manuel diagnostique et statistique des troubles men-
taux le plus utilisé en psychiatrie.

Ces troubles sont associés à des carences de soins 
et d’attention à l’enfant, et non pas aux violences pas-
sives ou actives témoignant d’un lien destructeur établi 
entre le parent et l’enfant. La dynamique carentielle 
se réfère au fait que le parent est en quelque sorte 
«  sourd  » aux besoins de l’enfant. Or nous savons, 
depuis des travaux de R. Spitz sur les bébés hospi-
talisés, qu’un enfant dépérit, jusque parfois en mourir, 
même s’il est nourri régulièrement et reçoit les soins 
élémentaires, parce que ces soins sont donnés sans 
que soient noués de liens affectifs réels avec un ou des 
adultes. Ce dépérissement, nommé syndrome d’hos-
pitalisme, peut se produire aussi alors que l’enfant est 
chez ses parents, lesquels n’ont pas conscience qu’ils 
maltraitent leur enfant par leur manque d’interactions 
avec lui. 

Alors que l’enfant de moins de 3 ans ne se développe 
visiblement pas, ce que l’on peut faire visualiser sur 
les courbes de développement, le parent nie qu’il en 
soit ainsi, proteste qu’on mette en doute sa compé-
tence parentale, exprimant par cette dénégation/cet 
aveuglement que l’enfant n’est pas pour ce parent un 
sujet ayant des besoins, mais l’objet de quelque chose 
qui n’a de sens que pour le parent (et dont il n’est pas 
forcément conscient). 

Il est très compliqué pour les intervenants de repérer 
ce «  non-attachement  », car ce n’est pas sous leurs 
yeux que le délaissement se produit, et la passivité 
parentale est attribuée soit à un manque de matu-
rité, soit à des causes sociales, masquant la violence 
agressive : l’enfant est d’autant plus en détresse que, 
pour survivre, il doit cependant donner des marques 
de son attente envers des parents qui ne répondent 
pas à son besoin d’interactions aimantes.



– 23 –

La clinique de la maltraitance 
est une clinique de la haine

La haine parentale est impensée parce qu’elle est 
impensable. Les professionnels préfèrent se représen-
ter le parent en incompétent, précaire ou souffrant d’un 
trouble psychique, et l’enfant victime d’un accident ou 
d’une erreur plutôt que de la haine. Surtout, dans les 
métiers du soin ou de l’éducation, nous avons besoin 
de cette défense psychique pour nous dissocier de 
notre propre représentation de notre enfance. Se révé-
ler que la blessure physique ou psychique de l’enfant 
n’est pas « accidentelle », cela signifie de penser qu’un 
parent peut en effet martyriser son enfant, non par 
simple déficience dans sa capacité parentale, mais par 
un mouvement de destructivité. 

Dans deux cas de figure les enfants sont particulière-
ment exposés à des maltraitances subtiles au prétexte 
de les protéger : le cas de figure plus rare et caricatural 
est celui du parent qui rend malade son enfant pour 
mieux apparaître comme celui qui le sauve. Mais en 
fait ce n’est pas si différent de ces situations dans 
lesquels un parent rend son enfant malade pour appa-
raitre comme celui qui le sauve, en instrumentalisant 
la médecine, ou un parent qui prétend défendre son 
enfant quand c’est ce parent qui le victimise.

« Par moments, j’ai presque envie de la tuer », déclare 
devant témoins cette mère qui a battu très violem-
ment sa fille âgée de 12 ans et la menace pour qu’elle 
déclare un viol afin de masquer ce qu’elle vient de lui 
faire. Devant les enquêteurs, elle redit  : « Sur le coup 
de la colère, j’aurais pu la tuer. » Paroles de colère ? 
Certes, mais à ne pas les prendre au sérieux, on 
prend un risque : après avoir protégé sa mère par son 
mutisme et la reconnaissance qu’elle n’a pas subi de 
viol, cette jeune fille très troublée dévoilera les attaques 
réitérées d’une mère, elle-même enfant battue par son 



– 24 – – 25 –

père. Cette mère transfère sur sa fille la haine ressen-
tie, tant à l’égard de ce père que de l’homme qui a 
mis enceinte de cette enfant l’adolescente qu’elle était 
encore. L’équipe éducative qui prit en charge la jeune 
fille nota l’indifférence manifestée par cette mère à 
son enfant quand elle venait la voir, sans comprendre 
qu’elle contenait la haine.

Pour des professionnels, il est douloureux de dire en 
face à un parent qui violente son enfant, surtout en 
prétendant le protéger, ce que cela signifie, et cela 
s’explique très bien  : l’enfant souffre, le parent qui le 
bat souffre aussi et nous, professionnels, nous souf-
frons dans notre psychisme d’ancien enfant, d’adulte 
ou de parent. Parce que résonne en nous, si nous 
n’avons pas su ou pu y réfléchir, le ressenti de ce que 
nous-mêmes avons vécu avec nos parents. 

Mettre en cause un parent pour sa haine, c’est mettre 
en cause «  les  » parents, y compris les siens. Il faut 
nécessairement se faire violence pour penser la vio-
lence sur un enfant sans se déporter sur le fantasme 
paradoxalement rassurant du « monstre », ou au moins 
de l’exception, qui rend l’autre tellement différent que 
nous ne courons pas le risque de nous y identifier, ni 
comparer inconsciemment ce parent à nos propres 
parents. La clinique (psychologique ou éducative) 
peut nous aider à travailler avec la haine parentale, à 
condition de supposer que chaque parole adressée 
à l’enfant ou le concernant a une résonance avec 
l’enfant que fut et porte encore en lui le parent.

Un enfant est battu

Il faut interroger l’énoncé «  un enfant est battu  » ou 
plutôt s’interroger pour savoir de quel enfant il s’agit. 
L’enfant battu, affamé, enfermé, dont pas un geste, 
pas une parole, pas un désir ne doivent échapper 
à l’emprise parentale, que représente-t-il pour le 
parent ? De quoi est-il la cible ? De qui est-il le repré-
sentant ? Il est ce bébé idéal du parent idéal, un enfant 

merveilleux et émerveillant dont il faut faire deuil. Faute 
d’y parvenir en combattant par un attachement sécure 
la haine primitive, le parent va violenter l’enfant réel, 
pour le désidéaliser. Il est aussi un enfant qui confronte 
amèrement son parent à sa propre représentation 
de son Soi-enfant désidéalisé par des parents mal-
aimants (au minimum). Ou encore, il est vécu comme 
l’enfant «  tout-puissant  » (par sa tyrannie cruelle) qui 
recrée chez son parent ce sentiment de rage qu’il 
éprouvait lui-même enfant contre sa mère haïe (au 
sens où l’entendait Winnicott), laquelle n’a jamais su 
l’apaiser et nouer un attachement sécure. Il peut être 
également l’enfant terrifiant, celui qui est fusionné avec 
tous les représentants, ancêtres notamment, mais 
aussi l’autre parent, qui persécutent psychiquement (et 
parfois dans la réalité) le parent.

La clinique de la maltraitance est une clinique de la 
haine de Soi et en Soi : l’enfant maltraité n’est qu’une 
figure complexe de ce qui, dans le narcissisme défail-
lant du parent, le met à mal. «  Mauvais  » bébé lui-
même de « mauvais » parents, son noyau narcissique 
n’est pas assez fort pour qu’il soit en mesure de lutter 
contre la destructivité interne  : il faut que quelqu’un 
serve de cible à cet entremêlement de honte (d’en 
vouloir à ses propres parents), de rage et de désir 
éperdu de ne s’être jamais senti aimé à la mesure de 
son besoin. 

Parfois, une autre figure idéale (un grand-parent, une 
nounou, un parrain, un enseignant…) est venue com-
penser la désidéalisation liée à un parent décevant 
ou brutal et a permis à l’adulte de reconstruire une 
suffisante sécurité et estime de soi pour affronter le 
deuil du bébé merveilleux, la tyrannie du bébé réel 
et les manques de l’enfant. Mais, quand ce n’est pas 
le cas, la rage de ne pas parvenir à être pour son 
enfant ce que l’on aurait voulu que ses parents aient 
été pour soi envahit le champ relationnel : l’enfant est 
inconsciemment fusionné avec le parent décevant ou 
martyrisant.



– 26 – – 27 –

L’une des figures de cette violence haineuse, la plus 
étonnante en même temps qu’elle est très signifiante 
de la complexité des mouvements haineux, est celle 
où l’enfant de ce parent-là est adulé par la mère du 
parent  : elle donne à son petit-enfant ce qu’elle n’a 
pas donné à son enfant. Ainsi, à une mère qui maltraite 
l’un de ses enfants, qui a été élevé durant ses trois 
premières années par sa propre mère, un intervenant 
demande pourquoi elle est aussi violente avec lui. 
Elle répond : « je ne suis pas la grand-mère », « Jules 
c’était le plus gâté, cela a toujours été comme ça, ils 
l’ont toujours considéré comme leur gosse, ce n’est 
pas leur gosse ». Cette animosité haineuse, symétrisée 
envers sa mère et son enfant, est très typique d’un pro-
cessus de répétition, comme le produit toute situation 
traumatique.

Ces parents-là ont souvent eu une enfance trauma-
tique, et, faute d’avoir travaillé à comprendre le sens 
de ce qu’ils ont vécu et liquidé leur propre ressenti-
ment envers leurs parents, reproduisent des compor-
tements parentaux maltraitants. Ils sont en quelque 
sorte « dissociés », car ils ne font pas le lien entre les 
traumas qu’ils créent chez leurs enfants et la souf-
france qu’ils ont gardée en eux de leur propre enfance. 
Cette concaténation de génération en génération ne 
peut être arrêtée que par la conscientisation de la 
haine et de la complexité de ce que l’enfant représente 
pour l’enfant-en-soi du parent. 

La confusion « éduquer/contrôler »

Il est difficile de distinguer rapidement ce qui relève de 
simples dysfonctionnements dans la relation parents-
enfant de la violence haineuse. Les maltraitances, ce 
sont des montages qui commencent en effet par de 
la « dysparentalité », à savoir un trouble relationnel où 
chacun n’a pas la place qu’il devrait avoir  : l’enfant 
est oublié, chosifié, adultisé ou parentifié. Vus par 
l’observateur professionnel, les parents ont l’air d’être 
incompétents ou négligents, de s’y prendre mal, mais 
sans intention de faire mal, ou de souffrir d’un trouble 

«  psy  » modéré, type dépression. Un travail de suivi 
familial, pour remettre chacun à sa place, faire prendre 
conscience aux adultes des besoins de l’enfant, peut 
y remédier, leur apprendre ce que c’est que d’être 
parent. Mais, si rien n’est fait, ou si la famille résiste 
à une aide, cette dysparentalité peut progressivement 
se transformer en des troubles plus graves concernant 
la hiérarchie des impératifs éducatifs et des apprentis-
sages. Une famille qui résiste à cette démarche éduca-
tive d’aide et pense que son enfant va « bien » quand 
les courbes de développement (physique comme le 
poids et la taille, psychologique comme les acquisi-
tions cognitives de base) disent le contraire est un 
signe qui ne doit pas tromper. Cette résistance, qui 
peut être le produit d’une déficience parentale simple, 
est aussi, plus souvent qu’on ne le pense, une incons-
ciente pulsion de destructivité.

S’ils pensent ces dysfonctionnements comme des 
«  effets  », les professionnels sont devant des alter-
natives sans issues, dans l’analyse et la remédiation 
de ces situations  : attribuer au parent une déficience, 
ou un trouble mental, qui justifie son incapacité à être 
parent ne peut que conduire à psychiatriser la situa-
tion en faisant injonction de se soigner, et à protéger 
l’enfant sans chercher à comprendre de quoi il est, et 
restera, l’objet. Sanctionner ou surveiller la famille sur 
un mode ou un autre, parce qu’on la pense maltrai-
tante, voire opérer un retrait d’urgence quand la santé 
de l’enfant se dégrade ou qu’il porte des marques 
visibles de violence, revient au même : le plus souvent, 
l’enfant se sent puni autant que ses parents, se culpa-
bilise de son placement et résiste à l’aide qu’on veut 
lui apporter. 

Ce qui serait indispensable avant toute prise de déci-
sion sur les modalités d’accompagnement, ce serait 
d’analyser en profondeur ce qui lie l’enfant et le parent, 
car la haine est un nœud gordien qu’il ne sert à rien 
de trancher. S’il s’agit de haine parentale, les formes 
traditionnelles de réponse ne sont pas efficientes  : 



– 28 – – 29 –

on assistera à des allers-retours, avec des moments 
de confiance entre parents et professionnels et des 
déceptions que la situation se reproduise. On pensera 
par moments que le parent «  s’améliore  », «  a com-
pris », « fait des efforts », alors que, sous l’apparence 
et le discours d’adhésion, le lien destructeur demeure, 
socialisé pour se dissimuler derrière une soumis-
sion apparente aux conseils des intervenants, ou au 
contraire noyé dans des protestations et une révolte 
sur le thème « on m’a volé mon enfant ».

La violence parentale a souvent pour alibi et/ou prin-
cipe affirmé la nécessité de donner une éducation. 
Quel professionnel n’a pas entendu cette question en 
réponse aux siennes : « Alors, selon vous, il faut que je 
le laisse faire des bêtises ? » (ou « se mettre en dan-
ger » ou « manger n’importe quoi », etc.). 

Il s’agit de renvoyer le professionnel à sa propre pra-
tique de la parentalité pour l’empêcher de penser. Si 
le professionnel est bien formé, il comprend tout de 
suite qu’il s’agit de l’entraîner sur le terrain de la réalité 
triviale pour mieux masquer le réel du lien. A.  Miller 
(1983) montre que ce type de parents pratiquent ce 
qu’elle nomme une pédagogie noire. 

Ainsi, au nom de leur « bien  », on va voir des bébés 
auxquels on impose des exigences supérieures à leur 
âge de développement  ; des enfants que l’on bat ou 
humilie parce qu’ils ne mangent pas assez vite ou 
assez bien, ou parce qu’ils sont énurétiques ; et aussi 
des enfants battus quand ils ne sont pas efficients à 
l’école, ou pour rien, parce qu’ils sont des enfants. Il 
faut se souvenir que ces pratiques de l’enfant hyper-
contrôlé/châtié durent depuis longtemps  : «  Je ne 
me rappelle pas une caresse du temps où j’étais tout 
petit ; je n’ai pas été dorloté, tapoté, baisoté ; j’ai été 
beaucoup fouetté. Ma mère dit qu’il ne faut pas gâter 
les enfants, et elle me fouette tous les matins ; quand 
elle n’a pas le temps le matin, c’est pour le midi, rare-
ment plus tard que quatre heures » (Jules Vallès, 1878).

Ces enfants, dont pas un mouvement ne doit échapper 
au contrôle de la loi parentale (c’est-à-dire la posses-
sivité destructrice), ne sont pas perçus comme des 
personnes, mais comme des problèmes pour des 
adultes qui veulent les « modeler ». Ainsi, des parents 
à qui on dit de ne pas enfermer l’enfant des heures 
seul dans sa chambre, ou lui « faire faire des lignes » 
(punition scolaire qui va lui aliéner le goût des appren-
tissages), ou ne pas exercer des violences, même 
légères, répondent que c’est le seul moyen de lui faire 
comprendre. Comprendre quoi ? Que l’adulte est plus 
un maître qu’un parent.

Il ne faut pas oublier la figure inverse. À trop de 
contrôle de tout, y compris du désir, s’oppose l’ab-
sence volontaire de cadre renvoyant à une idéologie 
d’un sujet qui s’autonomiserait seul, à son rythme. 
Le discours émancipateur de F.  Dolto, rappelant que 
l’enfant est une personne, a été détourné par des pon-
cifs psy-politico-commerciaux. 

Dévoyant cette pensée en prônant la capacité de 
l’enfant à se développer par lui-même, à s’autonomi-
ser pour réaliser ses désirs, on fabrique une éducation 
dans laquelle l’enfant et le parent dialoguent à égalité, 
de façon «  positive  », accompagnés, via les réseaux 
sociaux où officient des influenceurs «  spécialistes  » 
qui promeuvent des «  théories  » éducatives, dont 
souvent la seule valeur est d’être lucratives. Cette 
dérive avait été anticipée par P. Legendre (1990) : « La 
parade du sujet autofondé est une sorte d’envers du 
totalitarisme, son équivalent libéral, imposant aux nou-
velles générations la terreur d’une image impossible à 
assumer. » 

Retenons le mot « terreur », car la haine s’exerce par 
la terreur, dont celle de l’abandon. Car l’enfant, dans 
ce modèle de pratique parentale dite positive, n’est 
plus soutenu par un cadre. Toute action ou parole est 
approuvée sur le modèle «  tu peux y arriver seul, si 
tu fais une erreur, c’est bien pour apprendre  ». Pour 
en donner un exemple, on me rapporte au moment 



– 30 – – 31 –

où j’écris ce livre que de plus en plus d’enfants de 
3 ans arrivent à l’école maternelle avec des couches, 
les parents estimant qu’il n’est pas positif de forcer 
l’enfant à la propreté. 

Ces parents mesurent-ils l’humiliation de l’enfant, les 
moqueries dont il peut être l’objet quand il faut le sortir 
du groupe plusieurs fois par jour pour le changer ? Est-
ce que cela ne serait pas l’art de faire violence à son 
enfant en la faisant faire par les autres ? La « relation 
éducative horizontale  », où bébé et parents sont les 
négociateurs de chaque moment éducatif, n’est que 
le miroir de l’éducation hypercontrôlante et a le même 
soubassement : ce ne sont pas les besoins fondamen-
taux de l’enfant qui guident les parents. 

De plus, en considérant l’agressivité comme un 
phénomène parfaitement contrôlable par une prise 
de conscience de son inefficacité, ces théories se 
trompent  : «  En cherchant à éradiquer tout ce qui a 
trait à l’agressivité, un message clair est envoyé aux 
parents qui exigent d’eux de l’amour en direction 
de leur enfant et rien que de l’amour. Tout ce qui 
n’en serait pas doit être combattu, contrôlé, neutra-
lisé  », écrit L.  Gadeau (2023), qui ajoute une note à 
cette remarque pour dire qu’il ne parle pas là des 
contextes familiaux violents. Sauf que les parents 
haineux écoutent aussi les conseilleurs de parentalité 
positive, et en retiennent juste ce qui sert à masquer 
leurs motions agressives envers l’enfant désidéalisé, et 
à argumenter face aux professionnels une défense de 
leurs modalités éducatives. 

Niant le besoin de cadre pour l’enfant, ils répondent 
surtout à leurs propres besoins, et protègent leur 
narcissisme fragile en quête de brevet de bonne 
parentalité, et le retournement contre leur enfant de ce 
qu’eux-mêmes ont ressenti de leur enfance.

Dans l’hypercontrôle éducatif, l’enfant subit des intru-
sions permanentes pour vérifier qu’il est « conforme », 
ce qui conduit à une persécution psychique, puisque 

l’enfant ne peut que s’autocontrôler, pour ne pas ris-
quer de déplaire et en être châtié : l’enfant subit donc 
une appropriation totale de son espace corporel et 
psychique, et doit en quelque sorte se modeler sur 
la façon dont le parent se le représente. Il doit aimer 
ce que le parent aime (nourriture, personne, loisir) et 
détester ce qu’il déteste, notamment ceux avec qui le 
parent est en conflit (ses parents, beaux-parents, l’ex-
conjoint, ses voisins…). 

Les parents se cachent rarement de leur volonté expli-
cite d’éduquer ainsi leurs enfants, ce qui rend à la fois 
facile de comprendre la violence subie par l’enfant 
et étonnant que les intervenants psychosociaux n’en 
comprennent que si rarement la dimension haineuse. 
Et pourtant, le contrôle s’étend souvent à ceux aux-
quels l’enfant est obligatoirement confié, les ensei-
gnants notamment, qui doivent porter sur l’enfant le 
même regard que les parents, au risque du conflit, de 
la dénonciation, du harcèlement.

Pour maintenir le contrôle et enfermer l’enfant dans 
leur représentation, deux syndromes authentiques 
sont ainsi manipulés pour imposer aux enseignants 
«  l’enfant tel que je le vois et qu’il doit être ». Dans la 
version «  contrôle  »  : mon enfant est un génie (Haut 
Potentiel) et vous ne le comprenez pas. Dans la version 
« positive » : mon enfant a un TSA (trouble du spectre 
autistique), il a besoin d’aménagement, de soutien, 
mais il faut respecter ce qu’il est, ne pas le forcer etc. 

Le tout pour justifier que l’enfant n’est pas comme 
les autres et que les troubles de développement qu’il 
présente s’expliquent de façon « scientifique », et non 
par la façon dont il est traité à la maison. L’épidémie 
grandissante de ces deux troubles (très populaires 
chez les influenceur·euses), quand on sait qu’un enfant 
sur cinq est maltraité, devrait questionner davantage 
les pouvoirs publics, qui ne donnent pas aux écoles les 
moyens en professionnels pour trier les authentiques 
troubles autistiques et les quelques hauts potentiels de 
tous les cas où l’enfant est victime de ces pédagogies 



– 32 – – 33 –

noires. Cette non-discrimination entre effet de la haine/
intrusion parentale et les syndromes authentiques des 
enfants souffrant d’un handicap nuit gravement aux 
uns comme aux autres.

Quand l’enfant a dû être protégé et éloigné de ses 
parents, confié à une famille d’accueil ou une maison 
d’enfants, ce sont les professionnels qui sont accusés 
de le maltraiter, ce qui est particulièrement significatif 
de la haine parentale : l’enfant reçoit le message qu’il 
n’est nulle part à l’abri de la haine et que le parent ten-
tera de détruire tout ce qui peut le mettre en sécurité.

Un cas de figure est plus particulièrement propice au 
déploiement de la haine parentale  : celui des sépara-
tions parentales. 

Dans les conflits extrêmes entre parents qui vont s’op-
poser de façon violente sur tout ce qui concerne les 
enfants (droits de visite, hébergement partagé, accu-
sation de violence sur les enfants, etc.) sur le devenir 
de leurs enfants, les enjeux explicites sont toujours la 
protection de l’enfant qui serait en danger chez l’autre. 
Les enjeux implicites sont moins faciles à démêler 
– d’autant que, très rapidement, des considérations 
sociétales et morales, et des concepts approximatifs 
portés par des associations de défense des parents, 
viennent brouiller la compréhension de la situation. 

Un enfant qui refuse explicitement de voir un parent 
(ou un grand-parent) doit être écouté et sa parole mise 
en sens dans la situation complexe qu’il vit, quels 
que soient celle-ci et ce qu’en pensent les adultes et 
parents qui l’entourent  : c’est souvent à travers cette 
écoute attentive, à ses côtés, qu’apparaît la haine 
dont il est l’objet. Nous avons entendu trop souvent 
des enfants nous dire que « papa  (ou parfois grand-
mère…) m’a dit que maman avait voulu me tuer avant 
ma naissance ». 

Quoi de plus haineux que de faire croire à un enfant 
qu’il est un rescapé, et que sa mère le haïssait avant 
même qu’il soit né. Et des mères ont un discours 

symétrique, prétendant que le père de l’enfant ne vou-
lait pas de lui, n’a jamais été là pour lui, etc. Dès lors 
qu’un parent tente de s’approprier un enfant (surtout 
très jeune) en privant l’enfant de l’autre parent avec 
des paroles aussi blessantes, il faut aller chercher sous 
les discours rationnels et les « diagnostics  » prêts-à-
penser4 l’émergence de la haine. Car ce n’est mal-
heureusement pas le plus souvent de savoir si l’enfant 
est réellement privé d’un parent dont il a besoin et qui 
est en capacité de répondre à ce besoin qui intéresse 
les professionnels qui défendent  les parents, mais de 
savoir comment rendre à un parent son enfant : chan-
ger une appropriation par une autre, c’est seulement 
faire de l’enfant un objet dont la parole n’est qu’une 
caution.

Par exemple, cette petite fille de 7 ans qui débite d’une 
voix monocorde tout ce que son père lui a fait lors de 
ses visites après la séparation pourrait laisser penser 
qu’elle a un papa vraiment sadique et maltraitant. Alors 
qu’elle n’est jamais allée en visite chez lui  ! Ce que 
sa mère sait  : elle utilise pourtant cette parole pour 
s’approprier l’enfant. 

L’inhumain dans la parentalité

« Monsieur, battre un enfant, c’est une souffrance  »  : 
cette phrase est celle d’une maman, ancienne alcoo-
lique, qui avait été privée de son enfant depuis dix ans, 
après l’avoir jetée dans un escalier, un soir d’ivresse 
et de querelle avec le père quand la petite n’avait 
pas tout à fait 2 ans. Elle exprimait deux dimensions 
essentielles de ce qui se joue dans la violence contre 
les enfants, et c’est une leçon capitale  : l’enfant est 
l’objet de la souffrance, il la représente en même temps 

4. 	 Dans les années 1980, nous entendions des accusations réciproques 
de toxicomanies, paranoïa, schizophrénie, etc., interprétées et portées 
par les propos des enfants refusant de voir l’un de leurs parents. Vers 
le milieu des années 1990, le pseudo-diagnostic d’aliénation parentale 
est venu combler ce qui manquait à ces accusations, la caution d’un 
concept aux allures scientifiques permettant de récuser la parole de 
l’enfant parce qu’il ne peut être que manipulé. Résultat, c’est toujours 
le besoin d’un parent de s’approprier l’enfant qui est l’enjeu, et non 
celui de décrypter la haine dont cet enfant, nié dans son individualité, 
est l’objet.



– 34 – – 35 –

qu’il en est la victime, et il va souffrir de cette pous-
sée d’une haine de soi inconsciente du parent qui se 
débat contre une violence interne. Au sens non figuré 
(hélas !), cette femme a jeté sa haine en jetant sa fille. 
Il lui a fallu comprendre laborieusement et longuement 
d’où cela venait.

Il ne devrait pas être si compliqué pour des profes-
sionnels de penser que, quand une famille laisse venir 
à l’école primaire ou maternelle une enfant couverte de 
bleue, elle lance un cri d’alarme. Et, si on lui demande 
des comptes, les dénégations n’ont pour fonction 
(inconsciente) que de créer de la dissonance cognitive 
afin qu’on décrypte la souffrance derrière les pauvres 
explications, auxquelles se laisseront prendre tous 
ceux pour qui ces parents-là sont « des gens si bien » 
qui ne pourraient pas faire ça, et qu’en effet, « c’est un 
accident  ». Penser la maltraitance, et, au-delà, qu’un 
parent peut haïr son enfant, est aussi une souffrance, 
dont on devrait tenir compte dans la formation des 
professionnels.

Ce qui devrait attirer l’attention est l’indifférence à la 
souffrance de l’enfant, une étrange froideur de parents, 
tout entiers tournés vers la démonstration que l’enfant 
n’aurait pas subi de violences, ou une invraisemblable 
incompréhension de ce que l’enfant a vécu pour être 
dans cet état, voire l’invocation de troubles que les 
professionnels seraient incapables de comprendre. Ces 
parents ne sont pas compassionnels pour leurs enfants 
et ne les font pas entrer dans le monde des êtres ayant 
des affects, des deuils, des maux psychiques. 

Pourtant ces parents sont par ailleurs humains  : leur 
inhumanité est en quelque sorte encryptée et il ne 
reste de visible qu’un discours socialement adapté, 
rationnel, argumenté, et parfois l’absence de mauvais 
traitements sur les autres enfants de la famille, ou une 
profession en rapport avec l’enfance dans laquelle ce 
parent donne toute satisfaction. Le fait même d’être 
capable professionnellement d’humaniser d’autres 
enfants montre que c’est bien une identification à 

«  l’enfant en Soi » pétri de haine infantile qui leur fait 
prendre pour cible leur propre enfant.

Placée en urgence à la suite d’un signalement pour 
risque vital, la fille d’Alice va mieux. Cette maman 
admet que l’enfant (1 an) n’a plus ni perte de poids ni 
hématomes inexpliqués, et ajoute « malheureusement 
[…] parce que cela veut dire que c’est une enfant 
maltraitée  ». On notera la formule  : cette mère n’est 
pas heureuse que sa fille aille bien. Cette mère affirme 
que l’enfant n’est pas victime puisqu’elle n’a ni vu sa 
fille souffrir ni la personne qui lui aurait infligé de telles 
blessures. L’enjeu pour elle est de nier la souffrance, 
pour nier la violence. Lors d’un entretien nous accep-
tons de prendre pour vraie cette assertion d’Alice, pour 
tenter de comprendre cette absence d’attention à la 
souffrance de l’enfant. À partir du constat médical des 
urgences qui ont accueilli sa fille, nous questionnons : 
comment elle n’a pas vu ces blessures et pu protéger 
son enfant ? Alors, Alice formule cette réponse-ques-
tion : « La protéger ? de quoi ? »

Cette question est aussi celle que se posent les inter-
venants qui perçoivent bien que quelque chose ne va 
pas, mais banalisent ou se détournent, tant est difficile 
la pensée du parent inhumain. Protéger, c’est intervenir 
dans une famille, l’aider au risque de l’infantiliser, voire 
retirer l’exercice de sa parentalité. Cette pensée en soi 
blesse et développe des résistances à positionner le 
travail clinique sur l’analyse du moment d’inhumanité 
chez un parent et à neutraliser les effets de ce faisceau 
de haine. D’autant que nous oscillons – professionnels 
comme public non averti – entre une perception de 
ces parents comme des personnes « ordinaires », voire 
mêmes pathétiques, irresponsables, un peu infantiles, 
et, bien sûr, la figure de la monstruosité.

Les parents infanticides5 sont ainsi le plus souvent 
perçus entre ces deux extrêmes sans pour autant que 
la question de la haine émerge. Or le meurtre d’un 

5. 	 Nous parlons bien ici des infanticides de jeunes enfants, non des néo-
naticides (enfants âgés de moins de septante-deux heures).



– 36 – – 37 –

enfant au bout d’un calvaire de maltraitance est la 
fausse résolution d’un attachement impossible : com-
ment appuyer son narcissisme parental sur un idéal 
consistant, quand on a été délabré par un attachement 
insécure, la persistance d’une identification au mau-
vais bébé de parents indifférents, abandonniques ou 
carrément violents, quand on se sent soi-même cou-
pable de la violence parentale et/ou de la séparation 
du couple de ses parents ? 

L’enfant est alors désiré comme réparateur, mais il ne 
peut l’être avant d’avoir lui-même été idéalisé, ce qui est 
impossible puisque sa mère (et souvent son père aussi) 
n’a jamais elle-même ressenti avoir été le « bébé idéal ».

Maelys dit que son mari n’aimait pas Manuel (15 mois), 
qui les a en quelque sorte obligés à rester en couple. 
Il le frappait (ce qu’il a reconnu) et elle le protégeait 
«  quand même  ». Cette expression attire l’attention 
sur l’ambiguïté de son attachement, qu’elle prétend 
pourtant fusionnel, à cet enfant. Le couple était alors 
les parents d’une petite fille âgée de 2 mois, pas plus 
désirée que Manuel : cet homme, qui savait qu’il n’en 
était pas le géniteur, avait cependant décidé de la faire 
sienne, alors que Maelys aurait souhaité faire une IVG. 

Les deux conjoints sont dans une situation symétrique, 
chacun d’eux a eu envie de garder un enfant « contre » 
le désir de l’autre. Les violences sur le petit garçon 
sont l’expression de ce conflit entre « l’enfant du père » 
et « l’enfant de la mère ». Maelys les interprète comme 
l’expression d’une « jalousie » de son mari, parce qu’il 
n’aime pas cet enfant et lui reproche de le préférer à 
«  sa  » fille. Parce qu’elle le défendait contre le père, 
Maelys a cru qu’elle était « quand même » dans un vrai 
lien avec Manuel. Le « quand même  » renvoie à son 
non-désir  : sans lui, elle n’aurait pas fait couple avec 
son compagnon. Maelys est une « detached mother », 
expression intraduisible en français, car il ne s’agit pas 
d’indifférence à l’enfant, mais bien d’une sorte de lien 
par un « attachement de principe » (en schématisant : 
c’est mon enfant, donc j’y suis attachée). 

Elle a cédé à l’exaspération dans un moment où elle 
était débordée par les deux enfants et donné un coup 
mortel à son fils : il n’était plus une personne, mais le 
représentant-représentation de sa haine d’elle-même, 
enfant pas aimée, femme pas aimée, portant contre 
son gré un bébé d’avance non idéalisé, non investi par 
un père qui lui préfère un autre bébé « adopté ».

Ce cas illustre bien le mécanisme de la haine incons-
ciente alimentant la maltraitance  : les parents se 
sentent, sans aucune métaphore, menacés par l’enfant 
« non idéal » parce que la souffrance ou le cri du bébé 
devient l’incarnation de la haine inconsciente que le 
parent a projetée sur lui. Et, comme dans toute vio-
lence radicale, la survie psychique de la personne est 
en jeu et la relation devient tragique, ce sera «  lui ou 
moi ».

La haine parentale dans l’inceste

Les maltraitances physiques s’en prennent au sujet 
au risque de le tuer physiquement, détruisant quelque 
chose de son corps, le soumettant à la douleur dans 
sa chair. La négligence ou l’indifférence à la souffrance 
détruisent par l’angoisse d’abandon. Mais, une fois 
hors de portée du parent qui manifeste ainsi sa détes-
tation de l’enfant, il n’est plus continûment victime, si 
tant est qu’on l’aide à se débarrasser de l’emprise, 
car les haineux ne lâchent pas si facilement leur proie. 
Mais il n’en est pas de même pour l’inceste.

La pensée générale sur l’inceste est celle de l’évi-
dence  : il s’agit d’un crime sexuel, d’une emprise à 
visée de plaisir interdit. Toutefois, à bien écouter les 
victimes, la souffrance de l’inceste vécu est aussi la 
souffrance du silence dans les familles incestueuses, 
c’est l’absence de réaction de ceux qui savent, et ils 
sont nombreux, et qui ne disent rien. Une enquête de 
l’association «  Face à l’inceste  » (2023) montre que, 
pour une victime sur dix, un complice était présent 
lors des actes subis, et, dans plus de la moitié des 
cas, un membre de la famille était au courant (dont un 



– 38 – – 39 –

sur dix est la mère). Ce qui signifie que l’enfant victime 
d’inceste n’est pas seulement pris dans un désir inces-
tueux singulier, mais est environné de haine, puisqu’on 
ne le protège pas, alors qu’on sait ce qu’il subit, et 
en particulier, dans un cas sur dix, il s’agit de la haine 
maternelle qui couvre son compagnon, ou son fils.

Première manifestation de cette haine : l’inceste est un 
meurtre d’identité. L’inceste tue le sujet dans son lien 
de filiation et sa place dans la famille, et il n’y a donc 
pas de réparation possible : le père, la mère ou le frère 
qui a commis l’inceste s’est mis définitivement dans 
une autre place que la sienne par rapport au sujet vic-
time. Sur ce point, ceux qui parlent de « survivant(e)s » 
 concernant les victimes de l’inceste ont raison  : une 
part de l’enfant incesté(e) est définitivement anéantie, 
celle de son identité propre, qui n’appartenait qu’à 
lui/elle, depuis le jour de sa naissance où il/elle a été 
institué(e) par son nom, à la croisée de deux lignées.

Deuxième manifestation de la haine, celle qui existe 
dans la façon de faire taire l’enfant incesté  : «  Tous 
les papas font ça », disent certains à leurs petites vic-
times, qui le croient, sans comprendre pourquoi alors 
c’est un secret. Mais, pour être sûr de ce silence, il faut 
terrifier et, pour cela, l’incesteur ajoute que la levée du 
secret est dangereuse : « si tu parles, tu iras en foyer », 
«  ta mère mourras », «  tu iras en prison », etc. Donc, 
l’auteur dit à la fois quelque chose comme « c’est pour 
ton bien  » et que c’est terrifiant, punissable, mortel. 
L’incestueux ne fait pas que du sexe, il sème aussi de 
l’angoisse et de la terreur, délibérément, et, ce faisant, 
il « tue » psychiquement sa victime, l’enferme dans le 
silence : comment ne pas entendre que, comme beau-
coup de prédateurs-violeurs, il agit en partie par haine 
de ce que sa victime représente.

Marie, 13 ans, a été vue, par sa mère, la culotte bais-
sée face à son père qui avait également le pantalon 
baissé. Huguette, sa mère, a une réaction singulière à 
cette scène : ce n’est pas à son mari à qui elle dit ou 
fait quelque chose, mais c’est sa fille qu’elle frappe. 

Cependant, sur incitation de sa sœur aînée, Huguette 
va porter plainte, sans effet, car son témoignage se 
limite à une scène qui n’apparaît sans doute pas signi-
ficative à la justice. 

De plus, la jeune fille refuse de dire ce qui s’est passé 
avec son père, depuis quand, etc. Le père de Marie 
n’est pas son géniteur. Il ne l’a connue et reconnue qu’à 
l’âge de 8 mois en sachant qui était le vrai « père  »  : 
Huguette avait 17 ans quand elle s’est trouvée enceinte 
de son propre père, chez qui elle vivait seule depuis le 
décès de sa mère. Toute sa fratrie, ainsi que ses oncles 
et tantes, connaissent cet inceste, mais, en dehors 
d’organiser ce mariage « réparateur », rien n’a été fait. 

Huguette était la petite dernière de sa fratrie, qui 
connaissait bien la violence tyrannique du père, et 
cependant on l’a laissée délibérément seule avec un 
père prédateur  : la naissance de Marie n’a, semble-
t-il, étonné personne. Marie sait que son grand-père 
est son géniteur, qu’elle est fille d’un inceste  : dans 
un moment de colère en se disputant avec son mari 
sa mère le lui a dit. Huguette a eu avec son mari une 
seconde fille, Axelle, désirée surtout par son mari  : 
Huguette n’en parle qu’en disant « c’est sa fille ». Puis 
elle a de nouveau été enceinte, d’un garçon, dont son 
mari dit que « c’est elle qui m’a emmerdé [sic !] pour 
qu’on ait un troisième ». Devenu violent et buveur, il a 
mis sa femme dehors le jour même où elle revenait de 
la clinique avec le petit dernier.

Qu’est-ce que cette famille nous montre ? Qu’il suffit de 
s’interroger un peu pour trouver cette violence haineuse 
qui se transmet à travers les générations et signe que 
l’inceste n’est jamais un acte isolé d’un contexte, mais 
s’enroule autour d’un axe invisible, qui signifie un lien 
innommable entre deux générations. Cette mère sait ce 
que c’est que vivre l’inceste et gifle violemment sa fille : 
pour la faire taire, comme elle s’est tue ? 

Cette violence évoque l’indifférence à la souffrance de 
l’enfant, figure récurrente de la haine. Par cette gifle, 



– 41 –

elle fait porter à sa fille le poids de son silence à elle, 
et lui transmet la violence paternelle, violence réelle, 
mais violence adressée aussi à son désir d’enfant. Le 
seul enfant qu’elle va désirer vraiment est le dernier, un 
garçon, dont son mari ne veut pas. Ainsi se transmet 
la haine d’un parent à l’autre, d’une enfant à l’autre. 

En effet, il est clair que le mari d’Huguette hait son 
dernier enfant dont il bat la mère enceinte, et la jette 
dehors sitôt qu’il est né  : qu’espérait-il prendre ou 
reprendre en ayant eu une relation incestueuse avec 
une enfant de l’inceste ? 

Comme dans bien des cas, ce n’est pas l’acte sexuel 
assez pauvre qui permet de comprendre et qui est 
au centre de cette histoire particulièrement remplie 
d’agressivité violente. La mère, par son geste envers 
Marie, signifie toute la haine qu’elle a en soi contre 
soi pour s’être tue et obtient la même chose de sa 
fille, qui refuse de parler de l’inceste. C’est aussi une 
vengeance contre sa fratrie, notamment sa sœur qui 
protège beaucoup Marie. Et le père postiche, héritant 
de la fille de l’inceste, a usé de l’emprise sexuelle pour 
mieux détruire la famille reposant sur la haine et le non-
désir. Et, enfin, il ne faut pas oublier Axelle, dans cette 
histoire portée à la connaissance de la justice : nul ne 
s’est intéressé au sort d’Axelle, «  sa fille  ». Or cette 
expression chez Huguette signifiait surtout qu’elle 
n’était pas trop la sienne, et pouvait présager qu’elle 
pourrait un jour la laisser à son père comme elle-même 
avait été laissée : l’inceste est sans fin.

En résumé de ces quatre figures de la haine, il faut sou-
ligner que le pire masque de la haine parentale, c’est 
la rationalisation des comportements parentaux par 
des principes éducatifs, pédagogie noire ou positive, 
et, dans le cas des violences sexuelles, le silence. La 
pierre de touche qui permet de lever le masque, c’est 
de repérer l’indifférence à la souffrance de l’enfant, ces 
moments d’inhumanité. Et la meilleure façon de passer 
à côté de ce qui signifie la haine est l’indifférence à 
cette indifférence.

Penser la haine  
pour panser les traumas

Le silence qui encrypte les effets de la haine parentale 
est tellement puissant dans nos sociétés qui se disent 
humanistes que nous préférons regarder ailleurs, vers 
d’autres haines, sans en comprendre le lien. La haine 
de l’autre, qui s’exprime au grand jour et sans retenue 
(sur les réseaux, dits sociaux,) est entendue comme 
un phénomène de société, sociologique et politique  : 
on dénonce et on combat les haines xénophobes 
contre des personnes ou des groupes pour des raisons 
d’appartenance religieuse ou ethnique, en oubliant les 
fondements de cette violence envers l’Autre.

Le hiatus apparent avec la haine parentale est qu’en 
famille, la haine s’adresse à une part de soi (l’enfant) 
ou au moins à une personne liée à soi (conjoint et 
membres de la famille), quand la haine xénophobe 
s’adresse à des personnes qui sont, disent les hai-
neux, «  pas comme nous  ». C’est une apparence  : 
l’autre n’est que l’image inversée de Soi. L’enfant 
apprend assez tôt, avant 3 ans en général, que l’autre 
n’est pas « moi », mais qu’il est quand même « moi » 
pour lui : en se décentrant ainsi, l’enfant apprend à se 
mettre à la place de l’autre et à le considérer à la fois 
comme pareil (il est un « moi »), mais différent (il n’est 
pas le « moi » que je suis). 

Si cette découverte est la base du respect de l’altérité 
et de cette dialectique indispensable à l’humanisation, 
elle ne fait effet que si l’enfant vit au sein d’une famille 
où cela fonctionne. 

Mais, s’il entend en permanence l’un de ses parents 
rabaisser l’autre, voire le frapper en l’insultant, il ne 
peut consolider ce respect du «  moi de l’autre  ». Si 
lui-même se fait rabaisser et frapper sans respect pour 
ses besoins fondamentaux et sa différence (il n’est pas 



– 42 – – 43 –

le clone de ses parents, il a ses propres goûts, il souffre 
d’un handicap…), alors il est contraint pour survivre de 
« coller » au moi parental cruel, et/ou d’inhiber tout ce 
qui fait sa personnalité propre, son «  moi  » singulier. 
Au lieu d’apprendre à grandir dans un univers tout en 
nuances où les « moi » des autres sont à la fois tous 
différents, mais tous en lien avec son « moi » propre, 
et s’enrichir des liens qui se créent justement à cause 
de ces différences, il apprend ainsi qu’il n’y a que deux 
sortes d’humains : les victimes et leurs bourreaux.

Après avoir pensé la haine parentale, il nous faut 
accepter de penser qu’elle en génère d’autres, ce qui 
n’est pas le plus facile parce que notre confiance en 
l’humain peut en être atteinte. Mais, si nous parve-
nons – en écartant toute tentation de jugement moral 
si commode – à penser la haine parentale comme une 
transmission, le résultat d’une pédagogie noire, alors 
nous sommes davantage prêts à en combattre les 
effets et à protéger les enfants pour qu’ils échappent à 
la reproduction des comportements haineux.

La première étape est donc de résister à la pensée 
qu’aussi violents et cruels aient été les actes destruc-
tifs envers un enfant, son parent est un « monstre  », 
et n’est pas cette figure du mal absolu qui a fait la 
fortune des auteurs de romans, BD et films. La pensée 
du « mal absolu » n’est qu’une défense psychique, sur 
la base d’une morale dichotomique, pour protéger son 
« moi » du « moi » de l’autre, ne pas risquer d’être lié, 
relié, à un « moi » cruel, en lui retranchant son essence 
humaine. En définitive, il s’agit pour l’intervenant, qu’il 
soit éducatif, clinicien, juge ou autre, d’éviter de se 
poser une question essentielle et complexe  : qu’est-
ce qu’on a bien pu faire à cette personne pour qu’elle 
devienne ainsi ?

La deuxième étape se décline en trois points, qui 
signifient qu’il n’y a certainement pas de recette, ni de 
thérapie clé en main, pour aborder ces situations, les 
penser et trouver de quoi panser les blessures des uns 
et des autres.

1. Les formes que prend cette haine parentale sont 
tellement nombreuses qu’il faudrait un gros volume 
pour en détailler les mécanismes divers, sans certitude 
d’épuiser le sujet, et avec surtout le risque d’un inven-
taire inutile. En réalité, la dynamique telle que nous 
l’avons exposée précédemment est toujours la même : 
l’enfant haï, et donc victimisé, n’est qu’un substitut, car 
ce dont il est l’objet est assez souvent inconnu de ceux 
qui le victimisent. Il n’est victimisé non pour ce qu’il 
est, mais pour ce qu’il signifie. Faire un catalogue des 
différentes formes de maltraitances n’a donc aucune 
pertinence. Nous ne récusons pas pour autant l’utilité 
des fiches pratiques, ou autres supports listant les 
signes d’alerte qui doivent conduire des professionnels 
à supposer l’enfant en danger. Leur lacune générale 
est la même que dans tout manuel diagnostic : la mise 
en sens des interactions en est absente. En effet, c’est 
l’histoire de la famille sur plusieurs générations qui 
donne les pistes de réflexion, et c’est dans l’impensé 
de chacun qu’il va falloir trouver ce qui fait que cet 
enfant, là, est l’objet de cette pulsion haineuse particu-
lière par ce parent, là. Les listes de symptômes ne sont 
qu’une réalité visible qui devrait conduire à penser, et 
non à réduire les personnes, parents et enfants, à des 
individualités non reliées.

2. La deuxième importante pensée que nous devons 
avoir est que les effets traumatiques d’une vie sous 
l’emprise de la haine sont multiples, qu’il n’y a pas 
de signes déterminants, mais que, sauf événement 
extérieur connu (accident, guerre, deuil…), un mal-
être chez un enfant ou un adolescent est un appel. 
La littérature savante et vulgarisatrice sur le trauma-
tisme est abondante et n’importe quel média, donc 
tout un chacun, utilise facilement le mot pendant que 
se multiplient les remédiations avec des techniques 
«  modernes  » issues des neurosciences. Cependant, 
si ces techniques de thérapie, souvent dérivées de 
l’hypnose, permettent l’apaisement des symptômes et 
aident les victimes à dire et à comprendre comment 
ils sont reliés aux situations traumatogènes, afin de 



– 44 – – 45 –

refermer (plus ou moins) les blessures d’enfance, 
elles ne peuvent pas répondre au pourquoi : pourquoi 
cette haine, pourquoi moi, enfant, j’ai été l’objet de 
cette haine ? D’une part, parce que tout simplement 
la pensée que les violences de toutes sortes sont un 
effet de haine n’est pas présentifiée chez la plupart 
des intervenants et thérapeutes. D’autre part, parce 
que l’origine de la haine et sa direction, le choix de la 
ou des victimes, ne peuvent se trouver que chez celui 
qui hait : il est trop peu souvent proposé aux familles 
des thérapies familiales qui permettent, en complé-
ment des thérapies individuelles, de travailler sur les 
interactions mortifères. Si l’on a trouvé des traces 
neurobiologiques des traumatismes, jusqu’à preuve 
du contraire, on n’a pas trouvé des interactions qui en 
sont probablement la cause.

3. Pour aider l’enfant sous terreur, il ne faut pas seu-
lement le mettre en sécurité en l’éloignant de ses 
parents, mais surtout, et en premier, il faut parvenir 
à se le représenter en objet de haine et en victime. 
Quant aux parents, ceux qui mettent ces enfants sous 
terreur, c’est à l’enfant en eux qu’il va falloir s’adresser, 
car la plus vraisemblable des hypothèses est toujours 
qu’eux-mêmes ont été et sont des enfants apeurés 
réclamant une sorte de maternage en exposant à répé-
tition la souffrance familiale. Dans les violences intra-
familiales, toutes les personnes concernées, même les 
parents, sont psychiquement des enfants : la violence 
est issue directement de la cruauté infantile, la haine 
est l’envers de l’attachement sécure.

La pensée que l’enfant est « victime » disparaît rapide-
ment de la stratégie et des débats sur la protection de 
l’enfance pour se focaliser sur les méthodes de prise 
en charge, la sécurité des dispositifs, les besoins fon-
damentaux, le retour en famille. À l’inverse, la pression 
est mise dans certains cas pour qu’on retire automa-
tiquement l’autorité parentale dès lors qu’un enfant 
révèle des violences. Derrière la polémique sur le 
« maintien du lien » disparaît le risque que les motions 

haineuses dont l’enfant souffre demeurent, qu’il ne soit 
pas arraché à cette haine par un attachement sécure 
inconditionnel dans une famille (la sienne ou une autre) 
qui sait pratiquer une éducation sans violence.

Ce sur quoi il faut fonder la stratégie réparatrice, c’est 
l’analyse de l’enjeu pour ces couples qui ont maltraité 
un enfant. En observant leur tendance à l’hostilité face 
aux propositions d’aide par des professionnels, leur 
revendication pathétique d’avoir tout bien fait mal-
gré l’évidence, leur stratégie d’évitement, et la rage 
infantile qui a souvent présidé au passage à l’acte, 
nous savons qu’ils projettent leur haine sur tout ce qui 
pourrait les détourner de la destruction de « leur objet 
de haine ».

Nous, intervenants, qui protégeons leurs enfants 
contre leur rage et leur haine, nous devons avoir en 
permanence à l’esprit que notre action opère comme 
une mise à jour, une actualisation de leurs relations 
primaires avec leurs parents. Et il faut donc accepter 
cette hostilité – sans la rendre en symétrie – pour com-
prendre, quitte à se voir opposer des refus hostiles 
sur le mode «  c’est de votre faute si mon enfant va 
mal », « ma mère n’a rien à voir là-dedans ». Refus qui 
indique évidemment qu’il y a quelque chose à voir  : 
comprendre le montage de la maltraitance, c’est bien 
provoquer ce « y a rien à voir », qui énonce exactement 
ce qui permet de travailler. 

Le clinicien «  psy  » ou éducatif ne regarde pas les 
bleus sur le corps ou le corps tout entier pour en faire 
autopsie, il provoque à la parole parce qu’en effet, 
la blessure narcissique est là, dans cette confusion/
fusion entre l’intervenant et la relation de haine enfouie 
dans le Soi parental. Ceux qui se contenteraient de 
discutailler sur la taille ou la date des blessures et sur 
l’intentionnalité consciente ou pas n’ont pas fini de ne 
rien y comprendre. 

Ce qui ne signifie pas – surtout pas – que l’in-
tervention socioéducative et psychologique en 



– 46 –

protection de l’enfance serait une sorte de psy-
chanalyse. L’inconscient parental travaille et il faut 
l’admettre, mais il ne se travaillera vraiment que dans 
un cadre thérapeutique. Cependant, dans le quotidien 
d’une relation de soutien éducatif ou d’accueil d’un 
enfant victime, conscientiser pour soi-même, puis pour 
la famille avec laquelle on travaille, les pactes de haine 
permet de faire travailler le sens : contre quoi exacte-
ment protège-t-on l’enfant ?

Il y a un hiatus stupéfiant entre deux perceptions de la 
violence en famille qui mérite réflexion  : les enquêtes 
montrent qu’à peu près le même pourcentage de 
personnes est à la fois certain que, d’une part, la mal-
traitance est un mal fréquent et que, d’autre part, les 
violences éducatives seraient acceptables, voire qu’ils 
les pratiquent6  ; et ce, pour une raison bien connue 
des cliniciens : la maltraitance, c’est, évidemment, les 
autres.

La cécité de nos sociétés quant au coût, en termes 
de santé publique et de désagrégation sociale, de ces 
violences est proprement incroyable. Les violences les 
plus graves subies dans l’enfance se payent le plus 
souvent par une incapacité sociale, une dépendance 
et une vulnérabilité qui mobilisent la médecine, la 
pédiatrie, la psychiatrie et l’ensemble des services 
sociaux. Les psychotraumatismes engendrent à l’âge 
adulte des troubles somatiques autant que psychia-
triques et la plus grande partie des désocialisations. 
Un enfant humilié, battu, violé devient un enfant souf-
frant de psychotraumatismes :

- ce qui compromet son développement cognitif (d’où 
soutien scolaire et enseignement spécialisé, mais aussi 
échec, abandon, absence de diplôme) ;

6. 	 Cf. enquête Harris pour l’Enfant bleu, 2022 et https  ://www.oveo.org, 
« Les violences éducatives ordinaires » (2024) : 76 % des répondants 
estiment que la maltraitance des enfants est fréquente et 81 % des 
parents déclarent avoir fait preuve de violence au moins une fois envers 
un de leurs enfants au cours de la semaine (cris, punition, chantage, 
menace, fessée, gifle...).

- ce qui le rend plus vulnérable (survictimisation par 
incapacité à se défendre contre la violence conju-
gale p. ex.), en danger (d’où placements en familles 
d’accueil ou en foyer) ;

- ce qui le rend plus agressif (donc violent envers les 
autres, voire délinquant ou prédateur) ;

- ce qui peut provoquer des troubles psychiques, 
compensés par l’addiction aux drogues ou à l’alcool et 
peut être la cause de suicides.

Pourtant, ces dernières années, et notamment à pro-
pos des violences sexuelles, bien des progrès ont 
été faits pour faire entendre que l’enfant victime de 
violences intrafamiliales, de pédophilie ou d’inceste 
porte cette victimisation pendant toute sa vie. Il serait 
mal venu de ne pas le reconnaître : toutes les profes-
sions concernées ont fait des efforts importants pour 
améliorer les pratiques envers les victimes. Il reste un 
pas important à franchir  : penser que les souffrances 
engendrées par la haine ne sont pas réductibles au 
seul psychotraumatisme, et qu’on ne peut en prévenir 
les effets qu’en travaillant sur la concaténation de 
celle-ci à travers les générations.

Et pour un enfant, surtout avant l’adolescence, il y a 
toujours urgence à ce qu’une prise en charge adap-
tée le fasse entrer dans un monde humanisant, où sa 
personne singulière puisse se développer selon ses 
besoins, et non en étant soumis à la haine parentale.



– 49 –

Conclusion

Pour conclure, si l’on a compris que la clinique des 
maltraitances ne peut s’exonérer d’interroger la haine 
parentale inconsciente à l’égard de l’enfant qui souffre 
de mauvais traitements, mais surtout la haine à l’égard 
de son enfant intérieur, une politique publique de forma-
tion des professionnels et de prévention en direction des 
familles devrait s’appuyer sur quatre considérations :

- comprendre que la violence intrafamiliale s’attaque 
aux fondements des relations entre humains, et donc 
à l’humanisation, c’est comprendre pourquoi l’enfant 
maltraité a besoin d’être à la fois séparé de son bour-
reau – pour sauver sa peau – et en lien cependant avec 
son parent qui seul peut lui rendre sens à sa vie et lui 
signifier qu’il n’est pas tout à fait né par hasard ni pour 
être objet de la haine. Raison pour laquelle la querelle 
récurrente sur l’idéologie du maintien du lien, des 
« placements  » utiles ou abusifs d’enfants est pathé-
tique  : une visite, médiatisée ou pas, entre un enfant 
protégé et un parent n’est qu’une respiration pour 
travailler sur la séparation. Le vrai travail de réparation, 
c’est de réparer le parent, faire sortir la haine de Soi, 
qui s’adresse à son enfant intérieur ;

- en conséquence, combattre les violences sur les 
enfants, ce n’est pas «  prévenir  » par des mesures 
qui vont de l’interdiction de la fessée, à la mise en 
fichier des noms des agresseurs sexuels d’enfants. Il 
faut le faire, bien sûr, mais pas dans l’illusion que ces 
maltraitances seront un jour éradiquées alors qu’elles 
ne seront au mieux qu’arrêtées plus précocement. 
Prévenir les violences, c’est revoir tout le système 
éducatif pour que chaque enfant découvre et apprenne 
très tôt à combattre la haine de soi, c’est traiter la 
moindre violence entre enfants par des paroles, c’est 
faire un bilan du modèle d’attachement entre chaque 
parent et chaque enfant avant ses 5 ans ;



– 50 –

- tout humain, pour être humanisé, a besoin de figures 
d’attachement sécure inconditionnelles. Pour parvenir 
à redonner à l’enfant toute sa place de sujet humain, 
quelle que soit sa famille, l’enfant victime de maltrai-
tances a besoin qu’on s’adresse à la partie vivante de 
lui-même, celle qui a résisté et qui continue d’espérer. 
Pour devenir un enfant apaisé, il a besoin d’imagos 
parentales idéalisables, que ce soient un membre 
de sa famille, un éducateur, une famille supplétive, 
un enseignant, un parrain. La doxa qui enjoint aux 
professionnels de ne pas s’attacher aux enfants – 
spécialement les familles d’accueil et les éducateurs 
de jeunes enfants –, et qui est encore répétée dans 
certaines écoles de travail social, est une stupidité 
contre-productive. S’il faut encourager au contraire 
ces attachements, en quelque sorte supplétifs, c’est 
pour que la partie sécure de l’enfant se développe, 
contienne les angoisses d’abandon et la haine, et ne 
lui rende pas impossible de garder des liens avec des 
parents, dont il ne sera plus dépendant affectivement, 
mais qu’on ne remplacera pas, et qui ne pourront plus 
ni l’abandonner ni le faire hériter de la haine ;

- la conséquence des trois premiers points, c’est que, 
pour rendre à l’enfant son identité propre, le faire sortir 
de l’emprise et de la haine qui risque de le rendre à 
son tour un parent violent ou incompétent, il faut des 
adultes qui savent et veulent combattre cette violence. 
Il faut des adultes capables de penser l’impensable et 
ne s’interrogent pas en permanence sur la « monstruo-
sité » ou non des violences intrafamiliales. Des dizaines 
de rapports sur la protection de l’enfance répètent en 
conclusion qu’il faut « mieux former » les profession-
nels. Certes, mais à quoi ? Les techniques éducatives, 
et les sciences du comportement ou de l’éducation, 
ne répondent pas à la question de la haine en Soi et 
de Soi. Et c’est souvent le jugement moral qui prévaut 
dans l’épineuse question du maintien ou non du lien, 
alors que l’expérience clinique montre que c’est seul 
l’enfant qui en décide, du moins psychiquement, si 
les adultes protecteurs l’en empêchent physiquement. 

Pour penser et combattre la haine, il faut plus que des 
adultes formés aux besoins fondamentaux de l’enfant, 
aux effets traumatiques, au signalement, à la bien-
veillance, à l’urgence… Il faut que ces adultes aient 
surtout et essentiellement appris à faire avec l’enfant 
qui est en eux et sachent, avec et grâce à lui, parler à 
l’enfant qui est l’objet de la haine parentale.



– 53 –

Bibliographie

	- Bonnet G., La vengeance, InPress, 2015.

	- Face à l’inceste, Parent complice, parent protecteur : enquête, 
2023, https://facealinceste.fr/blog/enquete/parent-complice-
parent-protecteur-enquete.

	- Gadeau L., « La parentalité positive à l’épreuve de la vraie vie », 
Temps d’Arrêt, Yapaka.be, 2023.

	- Leclaire S., On tue un enfant, Points Seuil, 1975.

	- Legendre P., Filiations, Fayard, 1990.

	- Martin-Blachais M.-P., Démarche de consensus sur les besoins 
fondamentaux de l’enfant en protection de l’enfance, 2017.

	- Miller A., C’est pour ton bien, Aubier, 1983.

	- Novak E., Blondel A., « Lorsque le soulagement remplace la perte : 
la haine parentale qui empêche tout attachement aimant ». Dans 
Histoires de deuil, 2016/2, Éditions Actualités en analyse transac-
tionnelle, 2016, p. 35-57.

	- Vallès J., L’enfant. Dans Œuvres, Pléiade Gallimard, 1990 (1878).

	- Viaux J.L., La haine de l’enfant, Dunod, 2020.

	- Viaux J.L., L’amour infanticide, Larcier, 2014.

	- Winnicott, D., « La haine dans le contre-transfert ». Dans De 
la pédiatrie à la psychanalyse, Petite Bibliothèque Payot, 1969 
(1947).



Pour approfondir le sujet

	 · Comment comprendre qu’un parent maltraite son 
enfant ? avec Jean Luc Viaux 

	 · L’amour parental comporte toujours une dose 
d’ambivalence, avec Bernard Golse

	 · Comment comprendre qu’un parent se ferme à la 
réalité de l’inceste subie par son enfant, avec Françoise 
Hoornaert

	 ·	La maltraitance infantile, par-delà la bien pensée, 
Bernard Golse

	 · L’inceste n’est pas qu’un crime sexuel, Jean Luc Viaux 
	 · Penser l’incestuel, la confusion des places, Dominique 

Klopfert 
	 · L’enfant, de sujet de soin à objet parental, Emmanuel de 

Becker

	 ·	Les bonnes raisons pour une mère de haïr son beau 
bébé... parfois

	 · L’enfant réel n’est jamais celui qu’on a rêvé
	 · ...

 
sur yapaka.be 

Jean Luc Viaux



Les bonnes raisons 
pour une mère 
de haïr son beau bébé
...parfois

Vous souhaitez en discuter?

cachet de votre organisme

qu’elle soit emprisonnée dans l’image idéali-
sée de la maternité que lui renvoie la publici-
té. Sans doute est-ce important qu’elle puisse 
trouver une certaine manière de vivre incons-
ciemment son ambivalence. Une manière 
d’étancher la haine se retrouve dans les comp-
tines comme celle où il est question de petits 
navires et de matelots qu’il faut sacrifier. Les 
chante-t-on encore? Dans des surnoms com-
me « mon petit cochon » « Mon joli crapaud », 
des expressions « faire de la chair à pâté » des 
jeux de dévorations et de chatouilles (faire de 
la chair à saucisse), de disparition (le jeu des 
orteils), de chute (hue hue à dada),...

Autant de traditions transmises par voix ora-
les qui se perdent ou se transforment au cours 
du temps.

4 Tous les dépliants sont téléchargeables sur yapaka.be

Textes « Points de repères » 
pour prévenir la maltraitance 

De brefs textes illustrés d’une page et demie qui 
abordent des questions et difficultés que rencontrent 
les professionnels dans l’accompagnement des 
enfants et de leurs parents. 

 Quand le professionnel éprouve  
de la haine pour un parent

Les bonnes raisons pour une mère de haïr  
son beau bébé... parfois.

...

Version illustrée à personnaliser par vos 
services et à imprimer en version « dépliant » 

sur yapaka.be 





Temps 
d’Arrêt  /  
Lectures 
Dernier parus

92. La vitalité relationnelle du 
bébé. Graciela C. Crespin

93. Prendre soin du bébé placé. 
Geneviève Bruwier*

94. Les trésors de l’ennui.  
Sophie Marinopoulos

95. Prévenir la violence par la 
discussion à visée philosophique. 
Michel Tozzi

96. Coopérer autour des écrans.  
Pascal Minotte

97. Les jeunes, la sexualité et la 
violence. Véronique Le Goaziou*

98. Evolution du traitement des 
ruptures familiales. Benoit Bastard

99. L’attachement, un lien revisité 
à l’adolescence. Lauriane Vulliez-
Coady, Frédéric Atger et Claire Lamas

100. Prévenir la maltraitance. 
Vincent Magos

101. Du déclin au réveil de 
l’intérêt général.  
Dany-Robert Dufour

102. La parentalité  
aujourd’hui fragilisée.  
Gérard Neyrand*

103. L'attention à l'autre.  
Denis Mellier*

104. Jeunes et radicalisations. 
David Le Breton

105. Le harcèlement virtuel. 
Angélique Gozlan

106. Le deuil prénatal.  
Marie-José Soubieux, Jessica Shulz

107. Prévenir la négligence.  
Claire Meersseman

108. A l’adolescence, s’engager 
pour exister. Marie Rose Moro

109. Le secret professionnel, 
fondement de la relation d’aide et 
d’écoute. Claire Meersseman, André 
Donnet, Françoise Dubois, Cécile 
Guilbau*

110. La portée du langage. 
Véronique Rey, Christina Romain, 
Sonia DeMartino, Jean-Louis Deveze*

111. Etre porté pour grandir. Pierre 
Delion*

112. Le travail social animé  
par la « volonté artistique ». David 
Puaud  
113. Quand la violence se joue au 
féminin. Véronique Le Goaziou

114. Résister à l’algocratie - 
Rester humain dans nos métiers 
et dans nos vies. Vincent Magos

115. Mères et bébés en errance 
migratoire. Christine Davoudian

116. Faire famille au temps du 
confinement et en sortir…  
Daniel Coum

117. Challenges numériques sur 
les réseaux sociaux. Marion Haza, 
Thomas Rohmer

118. La découverte sensorielle et 
émotionnelle du bébé.  
Ayala Borghini

119. Rire… et grandir.  
David Le Breton

120. Adolescence en temps de 
Covid-19 entre crise-passions et 
crispations. Aurore Mairy*

121. Ensauvagement du monde, 
violence des jeunes.  
Danièle Epstein

122. Accueillir la vie en temps de 
pandémie. Pascale Gustin 

123. L’entrée dans le langage. 
Jean-Claude Quentel

124. Naître et grandir.  
Jacques Gélis

125. La parentalité désorientée 
Mal du XXIe siècle ?  
Ludovic Gadeau

126. Puissance de l’imaginaire à 
l’adolescence. Ivan Darrault-Harris

127. Quand la parole déconfine, 
Pascal Kayaert

128. Covid-19 : l’impact sur la 
santé mentale des jeunes.  
Sophie Maes*

129. Le monde de l’enfance après 
un an de crise sanitaire.  
Pierre Delion

130. Comme une tombe.  
Le silence de l’inceste.  
Anne-Françoise Dahin

131. Maltraitance institutionnelle  
en temps de crise.  
Emmanuel de Becker

132. L’adolescence à l’ère du 
virtuel. Xanthie Vlachopoulou

133. Accompagner le parent 
porteur de handicap. Drina 
Candilis-Huisman

134. Penser l’incestuel, la 
confusion des places.  
Dominique Klopfert*

135. Quand l’écran fait écran à la 
relation parent-enfant. Olivier Duris

136. Le dehors, un terreau fertile 
pour grandir. Marie Masson*

137. Accueillir les enfants 
migrants et leurs parents. Marie 
Rose Moro

138. La parentalité positive à 
l'épreuve de la vraie vie.  
Ludovic Gadeau

139. Enfants connectés, parents 
déboussolés. Marion Haza-Pery, 
Thomas Rohmer

140. Repenser la place des pères. 
Christine Castelain Meunier

141. Faire récit pour attraper le fil 
des générations. Émilie Moget

142. De nos vulnérabilités. 
Habiter le monde en ces temps 

d’incertitude. Laurent Denizeau

143. L’inceste n’est pas  
qu’un crime sexuel. Jean Luc Viaux

144. Les adolescents à l’image 
des bouleversements du monde. 
Sophie Maes. 

145. Corps, gestes et paroles pour 
entrer dans la langue. Véronique 
Rey, Christina Romain 

146. La réunion d'équipe, un rituel 
porteur. Claire Meersseman*

147. S’ajuster à l’enfant sensible 
au monde. Ayala Borghini*

148. Vide contemporain et 
adolescence. Michèle Benhaim

149. L’énigme des grossesses à 
l’adolescence. Cindy Mottrie

150. Prendre soin des lieux 
d’accueil de la petite enfance. 
Michel Vandenbroeck

151. Le corps, miroir de soi  
de l’adolescence. David Le Breton* 

152. Le diagnostic, un processus 
collectif autour de l’enfant. 
Christine Dom*

153. Faire alliance avec 
les parents en situation de 
maltraitance. Serge Escots*   

154. L’enfant, de sujet de soin 
à objet parental. Emmanuel de 
Becker   

155. La résonance au cœur de la 
relation d’aide. David Puaud

156. Enfance maltraitée, les 
apports des neurosciences. 
Catherine Belzung

157. À l’écoute de l’enfance dans 
un monde incertain. Christine 
Desmarez

* Ouvrage épuisé.

Découvrez toute la collection Temps 
d'Arrêt et retrouvez nos auteurs sur 
yapaka.be pour des entretiens vidéo, 
conférences en ligne, …



sur yapaka.be 

Les livres de yapaka
En Belgique uniquement

disponibles gratuitement au 02/413 3000 ou infos@cfwb.be




