Injustices et biais dans I’accompagnement

Les inégalités vécues par certains publics (précarité, isolement, situation monoparentale,
discriminations multiples, etc.) peuvent complexifier nos pratiques professionnelles. Nous
devons ajuster nos pratiques a la singularité des situations rencontrées sur le terrain. Cela
implique de déconstruire certaines de nos représentations a I'égard de ces publics car elles
peuvent miner la qualité de la relation. Ces représentations prennent racine dans les rapports
de pouvoir (de classe, genre, origine, etc.) qui fagonnent la société. Ces rapports participent,
a notre insu, a notre construction du monde et peuvent influencer 'accompagnement des
familles et des jeunes.

Sortir du prét a penser

Méme si dans nos missions, nous sommes animés par des valeurs de respect, d’écoute et de
soutien, nous ne sommes pas a I'abri de biais implicites et assez automatiques. Ceux-ci
meénent a des préjugés et des discriminations dans la prise en charge. Ainsi par exemple, dans
le secteur de I'enseignement, les décisions prises dans les conseils de classe peuvent mener
a de la relégation scolaire des jeunes de divers horizons migratoires. Dans le sport, il est
encore fréquent de valoriser certaines qualités sportives de fagon stéréotypée et différenciée
selon le genre et cela impacte les choix d’orientation sportive des jeunes.

Ces biais systémiques influencent aussi les pratiques de prévention et de prise en charge en
cas d’inquiétude de maltraitance. Prenons la situation d’'une maman qui s’inquiéte d’'une
négligence de son enfant dans le milieu d’accueil et qui ne serait pas prise au sérieux car c’est
une meére migrante jugée « désorganisée ». Imaginons la situation d’un adolescent vivant dans
une famille considérée comme précaire dont le récit serait mis en doute par des intervenants
qui associent la condition sociale de ce jeune a la violence. On risque alors de lui demander
des preuves supplémentaires, de le considérer moins crédible qu’un adolescent issu d’un
milieu favorisé avec le méme témoignage. La question de la relativisation culturelle peut aussi
étre présente dans le secteur de I'intervention. Par exemple, les grossesses chez les filles
Rom trés jeunes peuvent étre banalisées par les professionnels sous le prétexte de la
dimension culturelle.

Des représentations qui agissent a bas bruit

Ces croyances teintées de stéréotypes ou d’idées regues liées a l'origine, a la couleur de peau,
a la situation sociale, a la culture, a la religion, au genre, ... sont souvent invisibles, enracinées
dans notre histoire collective, dans l'idéologie ambiante portée par les médias. Dans une
logique de tripode (un support a trois pieds), les cognitions - ce que je pense- sont
interconnectées avec les émotions - ce que je ressens - et les comportements - ce que je fais-
, et peuvent influer sur la qualité relationnelle, et parfois méme la qualité de la prise en charge.
Le risque est alors de renforcer la marginalisation de certains publics. A cet égard, plusieurs
travaux ont mis en évidence la racisation vécue par les femmes noires dans le domaine des
soins. Celles-ci sont encore actuellement moins bien prises en charge au niveau médical
(retards de diagnostic, sous-estimation de la douleur) car il subsiste une croyance que les
personnes originaires du pourtour méditerranéen et particuliérement les femmes exagérent
leurs symptdbmes et leurs douleurs. Le stéréotype raciste se poursuit par ailleurs dans un
phénomeéne d'invisibilisation des recherches menées sur le sujet par des spécialistes eux-
mémes racisés (cf. travaux de F. Fanon).

Injustice épistémique : quand on doute de la parole de I'autre
Les biais dans nos représentations affectent la maniére dont nous écoutons, croyons ou
valorisons la parole de quelqu’un. Cette injustice est dite « épistémique » car elle empéche

yapaka.be [EEYHRIME



lindividu (femme, enfant, personne d’'une minorité) de se positionner comme producteur et
sujet de savoir.

Mettre en doute un récit de discrimination, de violence ou de souffrance, accorder moins de
poids aux propos d'une femme, d’'un enfant, ou d’'une personne minorisée sont autant
d’expressions de ces injustices. Ces injustices sont par ailleurs souvent intégrées par les
personnes qui en sont la cible, ce qui peut donner lieu a des phénomenes de silenciation (les
personnes vulnérabilisées ne consultent plus les services d’aide, les femmes victimes de
violence n’osent pas toujours porter plainte, etc.). En plus d’'une silenciation, les personnes
disqualifiées socialement peuvent intérioriser les préjugés négatifs et dans un mouvement de
tripode en miroir, perdre en estime d’elles-mémes (émotion) et présenter des comportements
accordés a I'image qu’on leur renvoie (baisse de performance, désengagement, évitement,
etc.)

Malgré que ces processus soient bien documentés et depuis longtemps (I'effet pygmalion ou
la prophétie autoréalisée sont des notions connues des travailleurs sociaux et pédagogiques),
en pratique nous avons peu de prise sur le tripode et il reste compliqué d’agir sur nos
représentations. Alors comment en tant qu’intervenant et intervenante, mettre en ceuvre des
pratiques professionnelles exemptes de ces biais et pouvoir accompagner dignement tous les
publics ?

En tant qu’intervenant

La prise de conscience de ces biais constitue une étape importante d’'une position réflexive.
Les supervisions et les formations peuvent nous aider a déconstruire les préjugés. Gardons
aussi a l'esprit qu'il est difficile de nommer la diversité sans « enfermer » autrui. En effet,
relever les différences (d’apparence, de culture familiale, culturelles, religieuses, etc.), méme
dans une démarche de valorisation, peut étre vécu par les individus comme une assignation
a une identité figée. Pour éviter cet écueil, il est important d’inscrire ce processus de
reconnaissance dans une réflexion plus globale, adaptée a I'dge des enfants, sur les rapports
de pouvoir de la société. Par exemple, quand nous voulons valoriser certaines cultures (repas
a thémes, élocutions, ...), soyons attentifs a ne pas sur-solliciter certains enfants sur des bases
culturelles et sans en avoir discuté avec eux-elles au préalable. Nommer les stéréotypes, en
discuter au sein des équipes, et se rappeler que chaque individu est unique permet aussi de
réduire l'impact de ces biais. Etre en vigilance par rapport aux biais et représentations
stéréotypiques n’a pas seulement une portée individuelle, elle renforce la dimension d’égalité
au niveau collectif et institutionnel. En luttant contre nos points aveugles, nous favorisons
I'accés aux services publics par les personnes minorisées et discriminées. Enfin, il importe de
penser la position asymétrique de I'intervention qui est propre a certains de nos mandats. Elle
implique différents privileges tels le pouvoir d’aider, d’apporter une réponse, .... Le reconnaitre,
c’est pouvoir se placer « a cété » des familles et pas au-dessus d’elles, c’est leur laisser de la
place, les écouter, créditer leur parole dans une démarche de justice épistémique. Cette
posture d’humilité et de réflexivité soutenue par un cadre clair et un travail en équipe, permet
de restaurer la dignité, I'humanité et la capacité d’agir des personnes.

yapaka.be [EEYHRIME



